S L NS VREE e atis T R LT aNISl NN

T i W.ﬁ«_
Cakd | s
Yoas | 3
-_h e i ~ o

O

p. Alessandro Donati o.c.d.

d’Avila
a cura di

GRIN

’

§

o |
2

-
-

PELLE

P
3 3
.
,

ﬁ
' -
-~ 1_
:

) |

"
'
.,
o
-

r‘d
-

]
»

-

.
= N



PARROCCHIA S. TERESA D’AVILA

Romov

“G LN 7/ ) a/
cow loro”
(Lo 24)

PELLEGRINAGGIO
IN TURCHIA

4 - 13 ottobre 2013



O T~

“In pellegrinaggio verso i luoghi del cuore”:

di Ermes M. Ronchi

e s T RAe
K2 [

T Ay

«ll giorno dopo Giovanni stava ancora la con due dei suoi discepoli
e, fissando lo sguardo su Gesu che passava, disse: “Ecco 1’agnello di
Dio!”. E i due discepoli, sentendolo parlare cosi, seguirono Gesu.
Gesu allora si voltd e, vedendo che lo seguivano, disse: “Che
cercate?”. Gli risposero: “Rabbi (che significa maestro), dove abiti?”.
Disse loro: “Venite e vedrete”. Andarono dunque e videro dove
abitava e quel giorno si fermarono presso di lui; erano circa le
quattro del pomeriggio. Uno dei due che avevano udito le parole di
Giovanni e Io avevano seguito, era Andrea, fratello di Simon Pietro.
Egli incontro per primo suo fratello Simone, e gli disse: “Abbiamo
trovato il Messia (che significa il Cristo)” e lo condusse da Gesu.
Gesu, fissando lo sguardo su di lui, disse: “Tu sei Simone, il figlio di
Giovanni; ti chiamerai Cefa (che vuol dire Pietro)”.

Che cosa cercate? Sono le prime parole di Gesu nel Vangelo di
Giovanni, ¢ la prima domanda che egli rivolge ad ogni discepolo di
sempre, a chiunque voglia rischiare il cuore dietro a lui. Con questa

! Avvenire, 18/1/2003, p. 17.



domanda Gesu afferma che a noi manca qualcosa. Quale poverta mi
muove? Mi manca denaro, salute, la famiglia che sognavo? Mi
mancano opportunita, amici, un senso alla vita? Cerco Dio? Molte
volte giungiamo al Signore camminando dietro I’appello delle nostre
poverta.

Un giorno un giovane ricco ha posto la domanda decisiva: Maestro,
che cosa mi manca ancora? Gesu, maestro del desiderio, fa sua
quella domanda, per insegnare a noi, ricchi di cose, desideri piu alti
delle cose, per insegnarci un’inquietudine e a non accontentarci di
solo pane o di solo piacere, mentre intorno a noi tutto grida:
accontentati! Non ti basta questa dolce terra? Che cosa cerchi oltre?
Beati gli insoddisfatti, gli inquieti, perché diventeranno cercatori di
tesori. Che cosa cercate? Con queste parole Gesu non si rivolge alla
tua intelligenza e nemmeno alla tua volonta. E tutti sono in grado di
rispondere a questa domanda, chi ha un solo talento come il piu
fragile di volonta, perché il Maestro si rivolge al cuore e pone le sue
mani sante dentro il tessuto profondo del tuo essere per fame
emergere i pensieri piu forti, i desideri piu veri.

Che cosa cercate? Gesu non chiede immolazioni sull’altare dei
sacrifici, non sforzi ed impegni e rinunce. Prima di tutto ti chiede di
partire in pellegrinaggio verso il luogo del cuore, di comprenderlo, di
decifrare la radice delle tue azioni. Ogni vita spirituale, ogni vangelo
personale, inizia con questa discesa nel proprio intimo: «lo ti cercavo
fuori di me ¢ tu invece eri dentro di me» (S. Agostino).

La, dove nascono i sogni, scoprird non un caos senza senso, ma un
Volto che non ¢ il mio volto, e con Lui evangelizzerd i miei inferi,
quegli oceani inferiori che mi minacciano e che mi generano; con
Lui evangelizzerd il cuore per non dissolvermi in una babele di
desideri senza dilezione. Maestro, dove abiti? Cerco la tua casa dove
sedermi ai tuoi piedi ad ascoltare parole che fanno vivere, come
Maria di Betania, come, il piccolo Samuele. Cerco un luogo dove
vederti vivere, ed imparare da te come si possa amare veramente,
come si possa gioire veramente, lavorare il futuro, guarire il cuore,
creare, perdersi per qualcuno e poi risorgere. E si fermarono con lui
fino a sera. La fede ¢ esperienza d’incontro, di relazione con Lui. Io
lo incontrero solo se mi «fermero», solo se mi prendero del tempo
per I’ascolto del cuore, per smarrirmi dentro le pagine roventi della
Bibbia, e dentro gli occhi dell’ultimo povero.

O Y~

3



O Y T~

Informazioni e statistiche sulla Turchia
Bandiera
. La bandiera Turca ¢ formata dal fondo rosso con la mezzaluna
C x bianca verticale (la parte chiusa ¢ verso il lato del polo) e la
stella bianca a cinque punti che si trova verso l'apertura della
mezzaluna.
Posizione geografica
La Turchia si trova in Asia del sud-ovest (quella parte ad
ovest del Bosforo a volte ¢ inclusa in Europa), confinando
il Mar Nero fra la Bulgaria e la Georgia, e confinando anche
il Mar Egeo ed il Mediterraneo fra la Grecia e la Siria.
Coordinate geografiche: 39 00 N, 35 00 E
Area
area totale: 780.580 chilometri quadrati
area comparativa: 2,5 volte piu grande dell'ltalia, oppure piu grande della
Francia ed Inghilterra messi insieme.
Confini
totale: 2.648 chilometri
paesi confinati: L'Armenia 268 chilometri, Azerbaijan 9
e chilometri, Bulgaria 240 chilometri, Georgia 252 chilometri,
Grecia 206 chilometri, Iran 499 chilometri, Irak 352
chilometri, Siria 822 chilometri. Linea costiera: 7.200 chilometri
Nota geografica
La Turchia ha una posizione strategica che controlla gli stretti di passaggio
(Bosforo e Dardanelli) che collegano il Mar Nero con I'Egeo. Il Monte
Ararat, il luogo leggendario dell'Arca del Nog, si trova nella parte dell'Est
del paese, nella citta di Agri. Il paese e' diviso in 7 regioni geografiche.
Esclusivita marittime
Zona economica esclusiva nel Mar Nero. Acque territoriali sono 6 miglia
nautiche nel Mar Egeo, 12 miglia nautiche nel Mar Nero e
nel Mediterraneo.
Clima
Il clima e' temperato; estati calde e secche con gli inverni moderati e
piovosi; piu forte nell'interno.
Terreno
11 terreno ¢ formato principalmente dalle montagne; pianura costiera piu
stretta; alto piano centrale (Anatolia)
punto piu basso: Mar Mediterraneo 0 metri.
punto piu alto: il monte Ararat 5.166 metri.
lago piu grande: lago Van 3.713 chilometri quadrati



http://www.allaboutturkey.com/ita/cografya.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/bosfor.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#black
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#aegean
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#med
http://www.allaboutturkey.com/ita/cografya.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/bosfor.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/dardanelles.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#black
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#aegean
http://www.allaboutturkey.com/ita/ararat.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/ararat.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/eastern-anatolia.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/eastern-anatolia.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/agri.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/regions.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/economy.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#black
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#aegean
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#black
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#med
http://www.allaboutturkey.com/ita/iklim.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/mountain.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/anatolia.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#med
http://www.allaboutturkey.com/ita/ararat.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/vanlake.htm

Risorse naturali: carbone, minerale ferroso, rame, bicromato di potassio,
antimonio, mercurio, oro, baritina, borato, celestite (stronzio), smeriglio,
feldspato, calcare, magnesite, marmo, perlite, piriti (zolfo), argilla, terreno
arabile, fiumi.

Popolazione
ufficialmente 70,586,256 all'inizio del 2008, effettivi circa 73 milioni
(67,803,927 nel 2000), 92 abitanti per chilometro quadro

Nazionalita
nome: Turco, i Turchi
Divisioni etniche: 80% Turchi, 20% Curdi
Religioni: 98% Musulmani (principalmente Sunniti), 2% altri
(Cristiani, Ebrei, ateisti)

Governo
Tipo di governo: democrazia parlamentare repubblicana
Capitale: Ankara

Provincie
Le 81 provincie

Indipendenza
Indipendenza: il 29 ottobre 1923, dopo il crollo dell'Impero Ottomano.
Festa nazionale: Anniversario della dichiarazione della Repubblica, il 29
ottobre (1923)
Costituzione: il 7 novembre 1982, con aggiunte il 17 ottobre 2001
dal Parlamento.

Sistema legislativo
Deriva dai vari sistemi legislativi Europei; accetta, con riserve, la
giurisdizione obbligatoria della Corte di Giustizia Internazionale (ICJ).
Membro della Corte Europea dei diritti dell'uvomo (ECHR).

Capo dello Stato
11 presidente Abdullah Giil (successore di Ahmet Necdet Sezer, e Siileyman
Demirel) era stato scelto dal Parlamento come Presidente della Repubblica a
agosto 2007 per un periodo di cinque anni.

Capo del Governo
Il Primo Ministro Recep Tayyip Erdogan (i precedenti erano Abdullah
Giil e Biilent Ecevit) era eletto dal popolo e nominato dal presidente a
marzo del 2003, ¢ ha vinto anche le ultime elezioni di luglio 2007.

Economia
L'economia dinamica della Turchia ¢' una miscela complessa dell'industria e
del commercio moderni con un settore tradizionale di agricoltura. Ha un
settore privato abbastanza forte e velocemente crescente, con un ruolo
importante nell'industria, nelle operazioni bancarie, nel trasporto e nella
comunicazione. L'industria piu importante €' tessile, e poi viene il turismo.
11 paese sta cercando di entrare nella Comunita Europea.

Comunicazioni
prefisso: 90


http://www.allaboutturkey.com/ita/rivers.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/origin.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/islam.htm#muslim
http://www.allaboutturkey.com/ita/siisunni.htm#sunni
http://www.allaboutturkey.com/ita/hristiyan.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/jews.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/ankara.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/kurtulus.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/ottoman.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/bayram.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/anayasa.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/tbmm.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/president.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci3.htm#gul
http://www.allaboutturkey.com/ita/sezer.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/demirel.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/demirel.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/tbmm.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/president.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/prime.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci3.htm#erdogan
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci3.htm#gul
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci3.htm#gul
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci2.htm#ecevit
http://www.allaboutturkey.com/ita/president.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/economy.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/cografya.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/agriculture.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/banks.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/tours.htm

CTELNI




m
I CRISTIANI E LA TURCHIA: PASSATO E PRESENTE?

Luigi Padovese

Ai nostri giorni il nome di
Turchia evoca il problema della
sua  partecipazione  all'unione
europea, le differenze di carattere
culturale e religioso che ci
separano dai turchi oppure il
fascino di Istanbul e delle coste
sul mar Egeo, luoghi privilegiati
del turismo con prezzi contenuti.
Assai raramente il discorso si allarga alle memorie storiche,
soprattutto cristiane, che questo paese conserva. Se, per esempio,
visitate Efeso, vi si presenteranno i resti delle antiche costruzioni di
epoca greco romana, ma poco rimanda al periodo paleocristiano o a
quello bizantino. Eppure ¢ qui che in buona parte la Chiesa primitiva
prende corpo e vive i suoi primi momenti, decisivi per lo sviluppo
futuro. E qui che la Chiesa incontra il 'mondo': si adatta ad esso o lo
assimila o lo rigetta. Non sembra dunque eccessivo affermare che la
Turchia ha costituito il privilegiato 'luogo d'incarnazione' della
comunita cristiana. Ci0 appare tanto piu vero quando da queste
affermazioni di principio si passa ad evocare dei nomi che per il
cristiano sono ben piu di indicazioni geografiche: Antiochia, Tarso,
Efeso, Smirne, Colossi, Laodicea, Iconio, Listra, Troade, Mileto,
Galazia, Nicea, Costantinopoli, Calcedonia.

[GIli Atti hanno tramandato due diverse forme del processo di
diffusione del cristianesimo primitivo: attraverso la missione sorsero

2 Dopo questa testimonianza di Mons. Luigi Padovese (nunzio apostolico in
Anatolia, nato a Milano, il 31 marzo 1947 — ucciso a Iskenderun, il 3 giugno 2010) ¢
stato un vescovo cattolico italiano sulla storia della presenza crisitana in Turchia, la
presente “Guida” fa riferimento a varie “fonti”. Indichiamo la piu importante: Don
Andrea LONARDO, “Note su san Paolo ed i suoi viaggi”. Per la spiegazione dei
vari luoghi che visiteremo abbiamo consultato soprattutto “Wikipedia” (p.
Alessandro DONATI).
7


http://it.wikipedia.org/wiki/Milano
http://it.wikipedia.org/wiki/31_marzo
http://it.wikipedia.org/wiki/1947
http://it.wikipedia.org/wiki/Iskenderun
http://it.wikipedia.org/wiki/3_giugno
http://it.wikipedia.org/wiki/2010
http://it.wikipedia.org/wiki/Vescovo
http://it.wikipedia.org/wiki/Italia

centri di concentrazione (Palestina, Asia Minore) o si seguirono i
punti nodali del traffico stradale tardo-antico (Antiochia, Efeso,
Tessalonica, Corinto, Roma) cosicché si formarono nelle grandi citta
centri d'irradiazione del cristianesimo. Per capire meglio lo sviluppo
che la fede cristiana ebbe nel territorio dell'attuale Turchia occorre
ora fare qualche passo indietro. ]

Stando agli Atti degli Apostoli la prima grande espansione
cristiana si ebbe nella zona compresa nell'asse Antiochia-Edessa-
Damasco. Ancora At 11,19 collega I'evangelizzazione di Antiochia
con gli ellenisti espulsi da Gerusalemme (37 d.C). Ad Antiochia
prese forma la prima missione ai pagani e ancora qui sorse ben presto
un centro di riflessione teologica. Il vangelo di Matteo sembra essere
l'eco della catechesi dell'ambiente antiocheno. Damasco possedeva
gia una comunita cristiana quando Paolo si converti nel 38 d.C.
Infine Edessa, 'attuale Sanliurfa in Turchia, posta lungo la via della
seta, sembra sia stata raggiunta assai presto dal cristianesimo. Primo
documento che fa riferimento allo sviluppo fiorente delle comunita
cristiane nella regione dell'Osroene di cui Edessa era capitale, ¢
l'epitaffio di Abercio (Il meta del I sec.) in cui 'autore ricorda: "Vidi
anche la pianura di Siria e tutte le cittd, (anche) Nisibis, passato
I'Eufrate. Dovunque poi ebbi fratelli, avendo Paolo compagno di
viaggio".

Sappiamo che la presenza cristiana fu particolarmente forte ad
Antiochia. La sua posizione geografica sulla grande via di
comunicazione che collegava 1'Asia al Mediterraneo e le risorse
naturali dell'ambiente circostante sono state alla base della sua
ricchezza. Ma Antiochia vanta anche il primato di essere stata una
citta d'incontro tra la cultura aramaica e quella ellenistica. Qui ebbero
luogo avvenimenti fondamentali per la nuova fede, indelebilmente
impressi nella memoria collettiva cristiana. Mi limito a ricordare che
ad Antiochia il primo gruppo cristiano inizid a svincolarsi dal
giudaismo prendendo coscienza della propria identita’. Ancora qui
sorse ben presto un centro di riflessione teologica espresso in

3 Cf C.N.JEFFORD, Reflections on the Rule of jewish Christianity in
second-century Antioch, in Le Judéo-cristianisme dans tous ses états; in
S.C. MIMOUNI e F. STANLEY JONES (a cura di), Actes du colloque de
Jérusalem (1998), Du Cerf, Paris 2001, 154-156.

8



diversificati orientamenti di pensiero che hanno concorso a rendere il
cristianesimo un fenomeno culturalmente pluriforme.

Non ¢ poi da dimenticare che qui nacque l'evangelista Luca e qui
vissero personaggi di primo piano della storia cristiana tra i quali si
distingue Paolo, originario della non lontana Tarso.

A proposito dell'apostolo delle genti ¢ difficile misurare il ruolo
che Tarso gioco nella sua vita. E comunque innegabile che gli anni
trascorsi qui hanno lasciato un'impronta sulla sua personalita.

Il clima culturalmente vivace di questa citta universitaria, patria e,
in certo modo, capitale della filosofia stoica, se non spiega sino a
fondo il genio di Paolo, aiuta perd a capire la sua padronanza del
greco che dovette essere la sua lingua madre e chiarisce il perché del
suo ministero svolto prevalentemente nelle cittd e non nelle
campagne, tra gente di strati anche socialmente elevati a cui poteva
rivolgersi adattando il messaggio cristiano, sorto in ambito rurale, ad
una situazione socioculturale diversa. Per questa sua nativa apertura
al mondo greco-romano, ma anche per la sua totale immersione nel
pensiero giudaico, Paolo ¢ stato chiamato "un viandante tra i due
mondi" e senz'altro uno dei personaggi piu testimoni del primo
cristianesimo che trovarono ad Antiochia la loro comunita nativa o
elettiva. Basti accennare ad Ignazio d'Antiochia o all'antiocheno
Giovanni Crisostomo divenuto patriarca di Costantinopoli.

Se ci spostiamo dell'antica Siria ed Osroene, oggi in territorio
turco, alla costa egea o Asia Minore avremo ragione del rapido
diffondersi del cristianesimo anche in questa zona che
economicamente e demograficamente fu una delle piu ricche
nell'impero romano del I e II sec. d.C. Unita e stabilita politiche
garantite dall'impero romano, con l'ampliamento del sistema viario e
l'eliminazione di dogane interne hanno comportato la diffusione della
moneta unica e del sistema economico romano portando a una
fioritura commerciale e un benessere notevole di un'economia che,
nonostante tutto, rimaneva agraria '. La prosperita economica e lo
scambio in beni materiali ¢ andato di pari passo con la circolazione
delle idee, delle convinzioni religiose, dando cosi origine a fenomeni
di cosmopolitismo politico e di sincretismo religioso . Non poteva
essere altrimenti per una terra in cui le opinioni piu diverse su
mondo-uomo-Dio avevano trovato diritto di cittadinanza



Tenendo presente questa situazione si comprende perché il
cristianesimo, affacciatosi sul mondo ellenistico, trasse vantaggio
dalla fortunata congiuntura economica, dall'unita politica creata da
Roma come da un pluralismo di pensiero espresso anche in ambito
filosofico e religioso". Non va poi scordato che anche in Asia
Minore, particolarmente nei centri commerciali, la presenza di giudei
era molto marcata. E fu appunto in essi che il primo cristianesimo,
appoggiandosi su questo giudaismo, prese a diffondersi.

Da un punto di vista archeologico ¢ possibile constatare che la
dove la missione cristiana ¢ giunta nel I/Il secolo esistevano delle
sinagoghe V.

Circa la presenza di comunita cristiane in Asia Minore le prime
informazioni ci provengono dalle lettere di Paolo che menzionano la
presenza di comunita a Efeso, a Colossi, a Gerapoli, a Laodicea,
nella Galazia. L'autore dell'Apocalisse si indirizza a sette Chiese
dell'area microasiatica (Efeso, Smirne, Pergamo, Tiatira, Sardi,
Filadelfia, Laodicea). Qualche anno piu tardi Ignazio d'Antiochia
scrivera alle comunita cristiane presenti a Efeso, Magnesia, Tralli,
Filadelfia, Smirne. Dalla somma di elementi che possediamo si puo
affermare che l'incontro del movimento cristiano con il mondo
culturale greco/romano trovo la sua massima espressione nelle
regioni dell'Asia Minore e, piu propriamente, ad Efeso ¥ dove vissero
ed operarono sia Paolo che Giovanni. Per 'opera di entrambi ¢ sorto
qui il "corpus ephesinum novi testamenti", ossia un cospicuo numero
di scritti neotestamentari. Proprio questo fatto ci conferma come
Efeso sia divenuta nel primo secolo la "'capitale culturale" della
nuova religione.

Qui, prima e piu profondamente che altrove, il cristianesimo ¢
stato messo in un rapporto di confronto e di scambio con una realta
culturale e religiosa diversa da quella in cui € sorto. "L'esperienza di
Efeso non soltanto ha reso piu ricca la fede della Chiesa grazie
all'assimilazione delle vette piu alte del pensiero greco-romano, ma
le ha dato la possibilita di pensare e di esprimere la propria cattolicita
e di entrare in dialogo con gli uomini di altre religioni e culture"*.

4 P. ROSSANO, in “Atti del I Simposio di Efeso su san Giovanni apostolo”,

a cura di L. Padovese.
10



Sintomatico ¢ il fatto che sulle 50 localita che alla fine del I
secolo dopo Cristo ebbero delle comunita cristiane, 24 appartengono
a questa regione dell'impero. Verso I'anno 180 dopo Cristo, tra i 101
luoghi entrati a contatto con il cristianesimo dei quali abbiamo
notizia, ben 57 si trovavano in Asia Minore e nelle regioni adiacenti

Vil

La diffusione del cristianesimo in queste citta si ¢ avuta perlopiu
negli strati medi ed in quelli inferiori della popolazione. In altre
parole, presso coloro che in quanto commercianti stranieri, 0 operai o
schiavi non erano strettamente legati al sistema politico/religioso
della 'polis'.

A favorire il carattere urbano del cristianesimo ha concorso anche
la maggiore difficolta di penetrazione nelle campagne, dove era forte
il conservatorismo contadino, i forti legami tra famiglie e gruppi con
1 conseguenti ¢ piu facili controlli sui singoli e una religiosita a
sfondo naturalistico, piu legata alla natura ed ai suoi fenomeni Vi,
D'altra parte - ed ¢ un fatto assai importante - nelle citta ellenizzate si
parlava il greco, divenuto la lingua dei commercianti, mentre nelle
campagne persistevano le lingue volgari ed i dialetti *. I primi
predicatori cristiani, non conoscendo che il greco, non potevano fare
il loro annuncio nelle campagne dove persistevano le lingue volgari
ed i dialetti che facevano da scudo alla penetrazione della nuova
religione. L'esperienza di Paolo di Tarso che, giunto a Listra, non
intese la gente che parlava in dialetto licaonio (cf At 14, 11) dovette
essere assai comune ai primi predicatori cristiani.

Inevitabilmente, questo stato di cose si ripercosse anche nell'opera
dei primi predicatori cristiani costretti a concentrarsi nei centri
urbani.

Evidentemente una penetrazione del cristianesimo nelle aree
rurali dell'Asia Minore esiste, come ci conferma la lettera che Plinio
scrisse a Traiano dalla Bitinia (fine I/inizi del II secolo ca.) * La
penetrazione delle campagne dovette riuscire piu lenta a motivo del
tenace persistere di usi e di culti tradizionali. Sempre in rapporto alla
diffusione del cristianesimo, occorre aggiungere che esso, facendo il
suo ingresso in Asia Minore, si trovo a contatto non soltanto con piu
lingue ma anche con gruppi etnici diversi (lidi, cari, tribu

indogermane provenienti dalla Tracia, greci, macedoni, galati,
11



persiani ecc.) che mantennero costumi e culti propri e che portarono
anche all'interno della nuova fede. Se percio risulta vero che le
regioni dell'Asia furono "i luoghi di piu antica cristianizzazione
nell'impero romano" ¥, ¢ anche vero che "le vicende di questo
processo variano e si complicano appunto in ragione della "estrema"
varieta delle etnie, delle tradizioni, del maggiore o minore grado di
ellenizzazione, nonché della diversita delle situazioni sociali e
politiche" *i, Conseguentemente ben altro sara il cristianesimo
urbano rispetto a quello delle zone rurali interne. Altra sard la
conformazione del cristianesimo siriano, legato a categorie di
pensiero semitiche, persiane e mesopotamiche, da quello fortemente
ellenizzato che s'affermera nella metropoli di Efeso.

E' in questo clima di forme tanto varie che si colloca la nascita
dell'ordinamento metropolitano e la istituzione dei sinodi, sorti in
Asia Minore sul modello delle assemblee civili e miranti a garantire,
tra l'altro, I'unita religiosa nel variegato mondo delle Chiese dei primi
secoli.

Non va inoltre dimenticato che il cristianesimo, facendo 1'ingresso
in Asia Minore, si trovdo a contatto con un ambiente saturo di
religiositd. Non meraviglia che entrando a contatto con essi il
cristianesimo, in diversi casi, abbia fornito un elemento in piu al
sincretismo religioso allora in atto.

Il fatto che i cristiani d'Efeso, ad esempio, al tempo di Paolo
avessero bruciato i libri di magia che ancora tenevano nelle loro case
(cf At 19,19), mostra la propensione al sincretismo contro il quale il
cristianesimo proprio in Asia Minore dovette sostenere una dura
lotta. D'altra parte, tenendo presente il grado di diffusione e di
sviluppo della nuova religione in queste zone, si comprende come
qui possa aver visto la luce la cosiddetta 'cultura cristiana asiatica' e
numerosi movimenti di pensiero, alcuni ben distanti dall'ortodossia.
Ma non ci si meravigli: i confini tra eresia e pensiero nei primi secoli
non erano cosi chiaramente demarcati come lo furono in epoca
successiva. Nel II secolo quella che chiamiamo ‘ortodossia'
costituisce il risultato dell'attivita convergente di varie comunita e di
diversi pensatori, unanimi nel contrapporre alla visione unitaria
dell'eresia una visione altrettanto unitaria.

Se le espressioni di vivacita e di dissenso crearono problemi alle

comunita dell'Asia Minore, non paiono meno pesanti le tensioni
12



intraecclesiali concernenti il problema della pasqua (data fissa: 14 di
nisan o data mobile?) ed il problema del ribattesimo degli eretici. E'
certo da connettere con tutte queste problematiche d'ordine
dottrinale, di prassi liturgica, di scelte unitarie da prendere in
questioni di disciplina e di morale lo svilupparsi degli incontri
sinodali dei vescovi. Basti appena menzionare che i primi 8 concili
ecumenici ebbero tutti luogo nell'odierna Turchia. Sulla base di
questi rapidi cenni si dovra consentire con A. Harnack allorché
dichiara che "tutti i grandi svolgimenti della religione cristiana nel 11
secolo ebbero in Asia Minore il loro inizio e qui principalmente si
combatterono le grandi battaglie della Chiesa *ii,

Ancora qui il cristianesimo trovdo numerosi fedeli che
accreditarono la loro fede con la testimonianza del sangue. Quante
furono le migliaia di martiri di questa regione? E' una domanda senza
risposta. Nondimeno si pud attenuare la delusione d'ignorarlo
passando in rassegna il Martirologio o, almeno, ricordando alcuni
nomi: Antipa, unico martire nominato nell'Apocalisse, Ignazio
d'Antiochia, Policarpo di Smirne, Giacinto, Luciano, l'intera
comunita di Eumeneia bruciata viva in un luogo di culto, Biagio, i 40
soldati di Sebaste.

Le comunita dell'Asia Minore non seppero, comunque, produrre
soltanto dei martiri. I manuali di storia della Chiesa abbondano in
nomi di vescovi, di scrittori ecclesiastici, di teologi vissuti qui. Basti
pensare a Teofilo d'Antiochia, Melitene di Sardi, Ireneo di Lione,
originario di Smirne, Metodio d'Olimpo, Gregorio il Taumaturgo, i
Basilio di Cesarea, Gregorio di Nissa e Gregorio di Nazianzo; i
grandi teologi della scuola di Antiochia, in particolare Giovanni
Crisostomo; gli esponenti piu in vista della Chiesa e della teologia
siriana: Afraate ed Efrem, il siro; gli storici del cristianesimo
primitivo: Filippo di Side, Socrate e Sozomeno.

Forse questa galleria di nomi che si potrebbe arricchire
vistosamente, dice poco. Eppure attraverso questi nomi un fatto
emerge incontestabile: il territorio dell'attuale Turchia ¢ stato il
luogo in cui il cristianesimo s'¢ aperto al mondo ed in cui la
Chiesa é divenuta realmente 'cattolica', cioé universale.

Qui sarebbe ancora da ricordare come la Bisanzio cristiana ¢
divenuta un elemento costitutivo nella formazione dell'identita

cristiana occidentale. In realta, I'attivita missionaria del cristianesimo
13



bizantino, ha allargato i confini dell'Europa sino ai Balcani e verso la
Russia. Non si pud dunque dimenticare che l'eredita culturale
cristiana ha pure in Bisanzio una delle sue fonti.

La Turchia e il cristianesimo, 0ggi

Se si tengono presenti queste considerazioni e si guarda la
situazione attuale dei cristiani in Turchia pud nascere un senso di
sconforto dinanzi ad una presenza che negli ultimi decenni ¢ quasi
scomparsa riducendosi a circa lo 0,15% di cristiani delle diverse
confessioni, peraltro concentrati nei grandi centri d'Istanbul, Smirne,
Mersin.

Lo sconforto pud accrescersi se, passando nelle citta e nei
villaggi, si vede la quasi totalita delle chiese cristiane trasformate in
musei, moschee, scuole, biblioteche o granai.

A modo di esemplificazione mi limito a ricordare che sul Mar
Nero, alla fine dell'800 - senza contare chiese ¢ monasteri ortodossi
ed armeni - esistevano 8 chiese cattoliche affidate ai cappuccini
(Samsun, Inebolu, Sinope, Varna, Burgas, Costanza, Kerasonda e -
all'interno - Erzurum). Attualmente in tutto il mar Nero vi sono due
sole chiese aperte (Samsum e Trabzon) con una decina di catecumeni
e 5/6 cristiani cattolici locali battezzati. Gli altri pochissimi cristiani
presenti, sono dispersi qua e la e senza assistenza religiosa (ne ho
trovati alcuni armeni, distanti una cinquantina di km da Sansum, e
venuti per la messa domenicale) oppure numerosi sono diventati
musulmani per non subire discriminazioni, pur mantenendo ancora la
memoria della fede nativa che in alcuni sta riemergendo. La
scomparsa delle chiese, legata ad una fuga dei cristiani, ¢ andata di
pari passo con la riduzione di tutte le istituzioni benefiche gestite
dalla Chiesa (ospedali, ospizi, scuole) dovuta sia al progressivo
venire meno del personale sia a gravami economici imposti dallo
stato e non in linea con il trattato di Losanna del 1923.

Pur in questa difficile situazione di minoranza, la Chiesa cattolica
in Turchia ha mantenuto le seguenti circoscrizioni: arcidiocesi di
Izmir, vicariato apostolico di Istanbul, vicariato apostolico
dell'Anatolia, tutti latini; arcidiocesi armeno cattolica, arcidiocesi
caldea, vicariato patriarcale siro cattolico. Fatta eccezione per il

14



vescovo di Izmir e quello dell'Anatolia, tutti gli altri risiedono ad
Istanbul.

Non voglio allargare il presente discorso a tutta la Turchia e mi
limito piuttosto a presentare la realta del vicariato d'Anatolia che con
i suoi 480.000 km q. abbraccia zone di antica presenza cristiana quali
il Ponto, parte dell'Armenia, la Cappadocia, la Cilicia, parte della
Galazia, Pisidia, parte dell'antica Siria e tutto 'est fino ai confini con
la Georgia, 1'Armenia, I'Iran, 1'lraq e la Siria. I fedeli cattolici sono
concentrati perlopiu al sud.

Oltre alle due parrocchie del Mar Nero (Trabzon e Samsum) la
nostra presenza ¢ in Cappadocia, con due case di preghiera, la prima
delle quali, ad Avanos, chiusa per un processo giustamente perso
perché non sempre - anche da parte nostra - s'¢ rispettato il diritto, e
un'altra casa ad Ucisar sempre sotto processo per una flagrante
violazione del diritto da parte di un vicino di casa con la connivenza
dell'ex sindaco.

Altre parrocchie sono a Mersin, Adana, Iskenderun ed Antiochia,
le prime tre anche con un processo in corso. A Tarso vivono, in una
casa in affitto, tre suore che accolgono i pellegrini nell'unica Chiesa
che ¢ museo e per il cui ingresso si deve pagare. Anche la Grotta di
San Pietro in Antiochia, pur appartenendo alla Santa Sede, ¢
considerata museo e, quantunque si debba pagare l'ingresso, ¢
possibile celebrare 'eucarestia.

Un'altra casa presa in affitto ma temporaneamente vuota, si trova
a Sanliurfa, I'antica Edessa, nelle vicinanze di Harran. Infine sul lago
Van risiede una famiglia italiana, a disposizione del vicariato, che
pratica il "dialogo della vita" convivendo con i musulmani, in
particolare con quelli di etnia curda, che costituiscono la stragrande
maggioranza, ma pure con i profughi iraniani ¢ con la minoranza
cristiana. Merita ricordare che sino al 1912-1915 queste terre dell'est
erano abitate da milioni di cristiani armeni, georgiani, e poco piu ad
ovest, Siro-cattolici e Siro-ortodossi. Rimane in queste zone una
notevole quantita di chiese armene e georgiane, alcune in buono stato
di conservazione, ma ormai prive di comunita e di sacerdoti.

La constatazione del numero ridotto di cristiani, e piu
specificamente di cattolici e l'accenno ai processi in corso, mi
permette di richiamare ai problemi che la comunita cattolica di

15



Anatolia - ma il discorso si puo allargare a tutta la Turchia - sta
vivendo.

Occorre fare un passo indietro nella storia, al trattato di Losanna
sottoscritto il 24 luglio del 1923 tra le grandi potenze europee del
tempo e la Turchia. Nella terza sezione concernente la "Schutz der
Minderheiten (articoli 37-45) la repubblica turca si impegna a
garantire a tutti gli abitanti della Turchia, senza riguardo a
provenienza, nazionalita, lingua, razza o religione, completa tutela
della vita e della liberta. (art. 38, par. 1). Garantisce "a tutti gli
abitanti della Turchia, senza discriminazione per motivi religiosi"
uguaglianza davanti alla legge (art. 39, par. 2). Assicura che "quanti
in possesso della cittadinanza turca appartenenti alle minoranze non
musulmane godono davanti alla legge e nella prassi concreta lo
stesso trattamento e la stessa sicurezza degli altri cittadini turchi”
(art. 40 riga 1).

Si impegna "a garantire completa protezione alle chiese, le
sinagoghe, i cimiteri ed altre istituzioni religiose delle minoranze non
musulmane" (art. 42, par. 3, riga 1)

A questo punto occorre precisare che, con una interpretazione
restrittiva del trattato di Losanna, - peraltro illegittima perché non
presente nel testo - sono state considerate minoranze non musulmane
soltanto le comunita armene, bulgare, greche e ebraiche. Le comunita
cristiane arabofone, quelle degli uniati, quelle siro-ortodosse, caldee,
quelle cattoliche latine - pur presenti in Turchia nel 1923 - non sono
state riconosciute come minoranze nel senso del trattato di Losanna
e, quindi, non godono di personalita giuridica. Similmente i vescovi
non hanno riconoscimento giuridico da parte dello stato, anche se, di
fatto, le autorita locali o centrali, li considerano capi delle loro
comunita religiose. Va rilevato che anche le minoranze non
musulmane ammesse come tali nel trattato di Losanna non godono di
personalita giuridica.

E' facile capire quali siano le ricadute di questa situazione. Ne
richiamo soltanto alcune.

- Dal momento che davanti all'autorita turca le Chiese come
anche gli ordini religiosi e le congregazioni non hanno personalita
giuridica, non possono possedere beni, né possono comperare o
alienare. Tali beni rimangono tuttavia in possesso degli ordini o

chiese se gia esistevano al momento della firma del trattato di
16



Losanna, ma a condizione che siano registrati a nome di singole
persone o di fondazioni private Se perd le persone muoiono le
fondazioni cessano la loro attivita, o se tali beni non sono
utilizzati per il fine per il quale erano originariamente destinati,
essi vengono confiscati dal tesoro pubblico.

- Poiché le Chiese non godono di personalita giuridica e,
quindi, non esistono, neppure possono costruire luoghi di culto e
neppure aprire scuole confessionali o seminari per la formazione
del proprio clero. Parlando dei seminari, ricordo che nel 1971 le
universita e le scuole superiori in Turchia sono state
nazionalizzate. Questo ha comportato la chiusura dell'Accademia
teologica ortodossa di Halki e, piu recentemente, del piccolo
seminario che i cappuccini avevano aperto a Mersin. | tentativi
intrapresi dal patriarca Bartolomeo per fare riaprire I'Accademia
si scontrano contro la volonta delle autorita turche di inserirla
come una sessione della facolta teologica (musulmana)
dell'Universita d'Istanbul, con un evidente controllo sugli
insegnamenti.

- Secondo il diritto del lavoro, il personale ecclesiastico
straniero in Turchia esercita un'attivita dipendente in quanto a
servizio delle Chiese, ma se queste non hanno personalita
giuridica, neppure possono assumere persone in senso pieno.
Questo fatto si riflette sulla concessione dei permessi di soggiorno
che vengono concessi generalmente per un anno mentre altri
stranieri di paesi europei ottengono il permesso per tre o cinque
anni.

- Ancora a proposito del clero, occorre precisare che
soltanto i sacerdoti e vescovi di rito latino possono essere
stranieri, gli altri devono essere tutti cittadini turchi. Tale deve
essere il patriarca ecumenico, eletto dal sinodo di Costantinopoli
ma con il beneplacito del governatore della citta. Ancor piu
significativo il caso della Chiesa siro cattolica il cui corepiscopo
Yusuf Sag ¢ I'unico ecclesiastico turco di questa Chiesa in
Turchia. Qualora venisse meno, non vi sara successore.

A queste situazione circa i diritti delle minoranze cristiane
aggiungerei l'atteggiamento ostile di parte della stampa, tesa a
creare diffidenza nei confronti dei cristiani. Ricordo al riguardo
l'attenzione data dai giornali a presunti scandali sessuali di
sacerdoti sia ad Adana che a Samsun. La giustizia ha riconosciuto
la falsita delle accuse mosse, eppure non s'¢ data alle sentenze di

assoluzione la stessa considerazione che alle denunce.
17



Va infine notata l'enfasi che i giornali danno al proselitismo
cristiano, facendone un fenomeno macroscopico € senza
distinguere tra le differenti confessioni cristiane o gruppi che solo
lontanamente si richiamano al cristianesimo. Credo che lo spettro
del proselitismo sia veicolato piu dal bisogno di affermare la
propria identita trovando un nemico da combattere che non da
una effettiva paura di una 'cristianizzazione' della Turchia

Dinanzi a questa situazione ¢ facile concludere che la laicita dello
stato turco e la neutralita rispetto alla religione concepite da Kemal
Ataturk, siano ancora ben lontane da essere realizzate. I passi da fare
sono ancora parecchi a cominciare dal riconoscimento della
personalita giuridica delle Chiese, dalla riconsegna dei beni
confiscati, dall'eliminazione nella carta d'identita dell'appartenenza
religiosa, e da un riconoscimento effettivo dei diritti delle minoranze
religiose e non soltanto cristiane. Si pensi, ad esempio agli aleviti che
costituiscono il 15/20 % della popolazione turca, pure soggetti a
misure discriminatorie.

E' da sperare che la situazione si volga al meglio anche perché il
primo ministro Erdogan si sta muovendo in questa direzione. Ma,
certo, anch'egli ha da lottare contro il 'secondo stato' o - come ¢
chiamato dai media turchi e dagli osservatori locali, - lo 'stato
profondo', ossia il consiglio di sicurezza nazionale che non ha perso
nei fatti il suo potere d'intervento, i servizi segreti e l'apparato
burocratico di tendenze kemalista e nazionalista’. L'orientamento
verso una maggiore democraticita ¢ una effettiva liberta religiosa mi
pare comunque inarrestabile e trovera il suo compimento quando si
diffondera la convinzione che si puo essere un buon cittadino turco
anche se si ¢ cristiano, alevita, o appartenente ad altra confessione
che non sia quella sunnita. Insomma, quando in Turchia la laicita
dello stato, voluta da Ataturk, non rimarra una pura affermazione di
principio. Per arrivare a tanto non basta modificare la legislazione
vigente, ma vanno abbattuti i pregiudizi nei confronti dell'Europa,
proprio come in Europa vanno abbattuti i pregiudizi nei confronti
della Turchia. La mia impressione ¢ che ci si conosca troppo poco €
che da entrambe le parti si nutrano atteggiamenti di paura che

S Ccfo. OEHRING, La situation des Droits de I'homme - la Turquie sur la

voie de I'Europe
18



trovano sostegno nella storia passata, dove la religione ¢ stata 'usata'
e viene usata per rafforzare 1'identita etnica e politica.

A questo punto ci si pud domandare che cosa puo fare un vescovo
in Turchia? Personalmente ho individuato alcuni significativi ambiti
di azione. A parte l'impegno di tutelare i1 diritti delle comunita
cattoliche, credo che un dialogo con il mondo culturale turco sia un
fruttuoso campo di lavoro. A questo proposito gia da diversi anni, in
qualita di preside della Pontificia Universita Antonianum di Roma,
ho organizzato dei simposi su San Giovanni e su San Paolo,
rispettivamente ad Efeso e a Tarso con la presenza di professori
turchi. Da un paio di anni questi incontri sono svolti in
collaborazione con l'universita Mustafa Kemal di Antiochia

Un altro ambito di lavoro riguarda i rapporti con il mondo
ortodosso. Particolarmente al sud dove mi trovo, i rapporti tra le
Chiese vanno oltre la cordialita formale. Tanto per citare un esempio
ricordo che i cattolici d'Antiochia celebrano quest'anno la pasqua
assieme agli ortodossi, il primo di maggio. In una realtd complessa
dove cristiani ortodossi, cattolici, armeni, melchiti, maroniti, caldei e
siro ortodossi si sposano tra di loro, non ha senso mantenere steccati
di separazione. A chi m'ha detto che la Chiesa latina deve evitare di
fare proselitismo tra i non cattolici, ho detto e ripetuto che la nostra
vuole essere un'opera di supplenza e di aiuto, non di conquista.

C'¢ inoltre un altro ambito di lavoro che ho individuato nei primi
mesi della mia permanenza in Turchia e riguarda quelle famiglie
passate all'lslam nel secolo scorso non per convinzione, ma per
sfuggire a vessazioni e a discriminazioni. La memoria dell'originaria
appartenenza cristiana ha fatto si che alcuni i cui nonni erano
cristiani, siano divenuti catecumeni e siano stati battezzati. Tenendo
presente che all'est e al nord della Turchia i criptocristiani sono
ancora migliaia, sono convinto che il cambiamento sociale e politico
in atto, per quanto lento, possa produrre un ritorno alla fede dei
padri.

Complessivamente non sono pessimista nei confronti della
presenza cristiana in Turchia. Certo occorre aiutare i cristiani locali
ad uscire dall'anonimato o dall'indifferenza nella quale la situazione
passata li ha relegati. La mia impressione ¢ che, al presente, i soli

19



vescovi e sacerdoti - quando non sono rassegnati - siano portatori del
nome cristiano.

Per concludere, sulla base della mia esperienza di questo tempo,
posso dire che se si ama questo paese e lo si mostra, tante porte si
spalancano. La diffidenza nasce dal mancato contatto e della paura
del diverso. Ora, se si eccettuano quelle frange nazionalistiche di cui
parlavo prima, il popolo turco ¢ ospitale ed ha un forte senso
dell'amicizia. Me lo hanno confermato l'affabilita con cui sono stato
accolto e, ultimamente, la morte del Santo Padre con le numerose
attestazioni di cordoglio giunte da ogni parte e non puramente
formali.

Papa Giovanni XXIII che da delegato apostolico ¢ vissuto nove
anni in questo paese, ¢ ancor oggi ricordato come 'amico dei turchi'.
Io credo che la strada d'una maggiore conoscenza reciproca ¢ quella
dell'amicizia siano le uniche percorribili, sia per garantire il futuro
della comunita cristiana in questo paese che per la sua integrazione
all'interno dell'unione europea.

note
i Circa il fatto che la stragrande parte della popolazione fosse legata
all'agricoltura come anche il fatto che lo strato sociale superiore non fosse composto da
imprenditori, commercianti ¢ banchieri, ma da grandi proprietari terrieri, ¢f G.
ALFOLDY, Storia sociale... 143-145.
fi Con questa situazione si spiega anche il fatto dei frequenti viaggi che si
compivano in questo periodo.
"Ambasciatori e supplicanti si recavano a Roma dall'imperatore o dal senato, nelle capitali
delle
province dal governatore o dalle assemblee provinciali; procuratori e funzionari
raggiungevano i
loro posti; pellegrini visitavano i luoghi santi d'Asia Minore e d'Egitto; malati e devoti
d'Esculapio, medici, retori, sofisti, artisti dionisiaci andavano a vendere di citta in citta il
loro
sapere o la loro arte; studenti in cerca di scienza ad Atene, Pergamo, Rodi, Tarso,
Antiochia di
Siria, Alessandria; atleti desiderosi di guadagnare le corone nei grandi giochi; predicatori
cinici e
stoici, monaci mendicanti di Cibele, profeti, indovini e ciarlatani, mercanti d'ogni genere,
archeologi, semplici
turisti, senza dimenticare i giudei che trovavano quasi dovunque delle comunita del loro
sangue, tutta
questa gente percorreva le strade in tutte le direzioni dell'impero”, J.A. FESTUGIERE, I/
mondo greco-romano al tempo di Gesiu Cristo, ed. SEI, Torino 1955, 10-11.

20



i A conferma basti menzionare il nome di pensatori quali Talete, Anassimandro,
Anassimene,

Anassagora, Eraclito, Senofane, Diogene, Zenone, Leucippo, Democrito, Alessandro di
Afrodisia,

Epitteto, Albino, originari di questa zona. Lo stesso Aristotele, dopo aver lasciato Atene,
apri

una Scuola ad Assos presso Troade e qui insegno per tre anni. Dunque, i piu significativi
esponenti dei diversi sistemi filosofici vissero ed operarono in Asia Minore. Se poi ci si
domandasse perché

qui e non in Grecia, considerata da molti la patria della 'filosofia', la risposta dovra tener
conto

che diverse cittd greche, in cerca di nuove terre e di prosperitd economica, impiantarono
nell'antica Asia Minore delle colonie. Ora, per queste colonie la lontananza dal suolo
patrio, i piu

frequenti rapporti con altri popoli/religioni/culture significo anche una maggiore liberta di
pensiero, un confronto con altre idee e la creazione di nuove filosofie.

v Ancora J.A. FESTUGIERE osserva come i "due primi secoli dell'impero furono
incontestabilmente il periodo piu felice che abbia conosciuto nel suo insieme il mondo
antico", Il

mondo greco-romano... 21.

Sul pluralismo religioso che caratterizzava questo tempo basti ricordare come nella
piccolissima cittd di Dura Europos siano stati individuati ben 20 luoghi di culto con altari,
rilievi, pitture, iscrizioni: testimonianze di fervore religioso ¢ di fedi diverse tra loro,
eppure coesistenti.

v Cf C. ANDRESEN, Die Kirchen... 18.

vi Si trattava, poi, di un incontro tra uomini aventi la stessa storia, la stessa
lingua, appartenenti allo

stesso impero. Pertanto la missione cristiana aveva il carattere di una missione
"all'interno'. Cf H.

VON SODEN, Die christliche Mission im Atlertum und Gegenwart, in Die alte Kirche, Ch.
Kaiser Verlag, Munchen

1974, 22-23.

vii Al proposito cf A. HARNACK, Missione e propagazione... 421-424.

viii Cf C. ANDRESEN, Die Kirchen.. , 21.

ix Sul tema delle lingue nella Chiesa antica, cf L. PADOVESE, Introduzione alla
teologia

patristica, Piemme, Casale M. 1995 (3 ediz.), 193-206.

X Lettera X 91

xi M. FORLIN PATRUCCO, 4sia Minore (voce), DPAC I, 394.

A M. FORLIN PATRUCCO, 4sia Minore (voce), DPAC I, 394. E' fuori dubbio che

proprio la ridotta ellenizzazione in certe zone dell'impero e il fatto che il greco non
sia divenuto dovunque la lingua del popolo, ma quella di chi deteneva il potere,
politico o religioso, ha avuto proprio in questi ambiti diverse conseguenze
(sviluppo delle sette; nascita dei nazionalismi, divergenze dottrinali su basi
linguistiche, ecc.) Al proposito, cf L. PADOVESE, Introduzione...

201-204.

i A. HARNACK, Missione e propagazione... 473.

O Y T~

21



O Y T~

Turchia, un tesoro per la fede
«Dopo la Terra Santa, 1' Anatolia ¢ 1a regione che interessa
di piu il cristianesimo,
anche se li oggi di seguaci del Vangelo non ce n'é piu».

di Don Divo Barsotti
("Avvenire", 4/7/°06)

Ly

Twrehia - Dervisey danzantt |

Che cos'¢ la Turchia per chi la vuol visitare? Una terra col suo
carattere, la sua geografia, la natura, la storia civile; e poi il
cristianesimo per noi cristiani. Mi sembra che siano questi i proemi
fondamentali che dobbiamo tener presenti.

Oggi 1 cattolici sono pochissimi in Turchia e tendono ad essere
sempre meno, perché ai cattolici si rende difficile la vita in modo che
rimanga soltanto I'elemento turco. Che ci vadano gli stranieri si, ma
come turisti, perché portano soldi; non si permette mai che ci restino
per lavorare e tanto meno per fare proselitismo, € meno ancora per
continuare ad avere dei centri cristiani. Sussistono tuttora due diocesi
in Turchia: una ¢ tenuta dal Nunzio apostolico a Istanbul; tutti i
cattolici a Istanbul saranno 1.000 o 1.500 su una popolazione di due
milioni € mezzo: ¢ una citta grande come Roma. Ci sono pero tante
parrocchie. Perché? Perché la Santa Sede chiede che si resista quanto
si pud, anche se ci sono parrocchie di 10 anime, che ci sia il
sacerdote e magari due sacerdoti. E una posizione: una volta uscito,
non rientri piu!

22


http://www.atma-o-jibon.org/italiano4/rit_barsotti1.htm
http://www.atma-o-jibon.org/italiano4/rit_fagioli1.htm

Io sono stato nella parrocchia italiana di Sant'Antonio, che ¢ al centro
di Istanbul, in una delle arterie fondamentali della citta. La chiesa ¢&
frequentata, ma non soltanto da cattolici; nelle chiese cattoliche
frequentano anche i musulmani, forse piu che nelle moschee, perché
nelle moschee ho trovato pochissimi musulmani che pregavano.
Soltanto nella moschea Bejazid ho trovato 4, 5 uomini che pregavano
sul serio, in adorazione. Sono stato li piu di mezz'ora: immobili,
sempre prostrati, ogni tanto si rialzavano, si mettevano in ginocchio,
si prostravano ancora; insomma pregavano sul serio. Ma poi non ho
visto altri. Mentre nelle chiese cristiane, continuamente i musulmani
vengono, perché li non hanno da fare tante prostrazioni: accendono
magari la candelina alla Madonna, vanno davanti alla statua, pregano
un po' a loro modo. I musulmani frequentano molto le chiese
cristiane, specialmente poi la casa della Madonna, e la Madonna fa
anche molti miracoli ai musulmani. Me lo diceva anche fratel
Giuseppe dei Piccoli Fratelli. Pero lo Stato turco vorrebbe portar
fuori anche la casa della Madonna.

La quale si trova a Efeso a 600 metri, forse anche piu, alta sul mare;
che ¢ a diversi chilometri ma si vede. Tutto chiuso: "hortus
conclusus"; intorno ci sono le montagne verdi di alberi. Dov'¢ la casa
della Madonna si apre sui monti un'apertura sul mare e si vede l'isola
di Samo. E uno dei luoghi pitl santi che abbia riscontrato. Sara vero,
non sard vero che quella ¢ la casa della Madonna? Ci sono delle
probabilita. Che la Madonna poi sia stata a Efeso e sia morta a Efeso
¢ quasi storicamente sicuro. Che sia quella la casa, ¢i sono molte
probabilitd. Comunque una cosa ¢ certa: che il luogo ¢ bellissimo, ¢
uno dei luoghi che religiosamente ispirano, sia perché ¢ un luogo
aperto sul mare, sia perché non c'¢ nessuna ostentazione.
C'era soltanto la casa nascosta nel verde dove stavo insieme a due
sacerdoti. Un'altra casetta per due suore, che hanno la cura del
santuario, un piccolo ristorantuccio e la gendarmeria, € poi questa
casetta della Madonna che ¢ molto piu piccola di questa stanza, in
questo scenario verde, bellissimo.

Sul piano dunque della natura ¢ un bellissimo spettacolo. Ma
I'Anatolia e la Turchia sono piu importanti sul piano archeologico,
sul piano storico. Tutti i popoli sono passati di 1a. Non ¢ nulla I'ltalia
e non ¢ nulla la Grecia, perché sia per quanto riguarda l'arte romana
sia per quanto riguarda l'arte greca, le cose piu grandi sono in

Turchia. Pompei stessa non ¢ nulla in paragone a Efeso, perché

Pompei ¢ si piu grande ma perché per adesso hanno scavato soltanto
23



la parte centrale di Efeso. Fra trenta o quarant'anni sara uno
spettacolo enorme. Pompei infatti era una piccola citta termale, dove
andavano i romani in villa, Efeso era una metropoli. E sono 4.000 le
citta antiche che si trovano in Anatolia: da Troia a Efeso, dalle citta
ittite alle citta cananee, dalle greche alle romane.

A Efeso ho visto, nella citta antica, il luogo dove avvenne la
sommossa contro Paolo. Vi ricordate Demetrio, 1'orefice che faceva
le statuine di Artemide? Questo qui converte tutti, dice: «E se si
convertono tutti chi prendera le nostre statue? Allora il nostro
guadagno puo andare a farsi friggere, questo ci mette alla fame!».
Allora tutto il popolo insorse contro Paolo e il proconsole riusci a
salvarlo dal linciaggio e lo misero in carcere. Si vede ancora il
carcere che € un torrione delle mura di Lisimaco, che circondavano
tutta la citta, attraverso i monti. 100 chilometri si conservano ancora
di queste mura, in rovina naturalmente.

Per l'aspetto cristiano, dopo la Terra Santa, la Turchia ¢ la terra che
interessa di piu, anche se oggi di cristianesimo non ce n'¢ piu. Perché
li il cristianesimo, se non ¢ nato, si ¢ sviluppato; appena nato si ¢
trapiantato subito in quella che oggi ¢ la Turchia. Antiochia, dove per
la prima volta i discepoli di Gesu furono chiamati cristiani, ¢ in
Turchia. Vi diro che ad Antiochia c'¢ la prima chiesa cristiana, che ¢
la grotta dove anche Paolo e Barnaba ebbero imposte le mani da
parte dei discepoli. C'¢ la grotta dove, secondo la tradizione, si
riunivano 1 cristiani, percio anche san Pietro e i primi discepoli.
Mentre in Terra Santa non c'¢ nulla ormai dei primi tempi cristiani e
rimangono molto incerti anche i reperti; poi sono stati trasformati i
luoghi degli avvenimenti propri del cristianesimo. In Turchia invece
questi luoghi si possono ritrovare facilmente perché sono legati di
piu, come gli Atti degli Apostoli, a resti che hanno importanza anche
per l'aspetto artistico e civile.

Per quanto riguarda il cristianesimo, la Turchia ¢ importantissima
perché tutta la storia primitiva della Chiesa si ¢ svolta li: Antiochia di
Pisidia, le Chiese dell'Apocalisse, Tiatira, Laodicea e le altre, sono
tutte 1i. Li sono nati i primi santi cristiani: Policarpo, Ignazio, Ireneco,
Policrate, e 1i sono morti. A Smirne € stato martirizzato san
Policarpo. Ma non soltanto i primi secoli cristiani, tutto il
cristianesimo ¢ li perché i piu grandi dottori della Chiesa orientale
sono nati li, sia della scuola antiochena sia della scuola cappadoce:
san Basilio, san Gregorio di Nissa, san Gregorio Nazianzeno, san

Cesario, santa Macrina, sono li, tutti della Cappadocia. E ad
24



Antiochia, san Giovanni Crisostomo, san Teodoro di Mopsuestia,
Teodoreto: tutti 1i.

Dentro I'Efeso antica, vi sono ancora i ruderi della chiesa dove ¢ stata
proclamata la maternita di Maria, durante il concilio di Efeso. E c'¢
quella che ¢ stata la prima strada illuminata di notte in tutto il mondo.
Sopra le colonne c'erano delle lampade a olio, dalla basilica fino al
teatro grande, e tutti i vescovi furono portati dal popolo di Efeso
osannante alla Madonna con le torce accese e nel teatro si fece una
grande festa alla Madonna. Sopra, nella Efeso bizantina, c'é¢ la chiesa
di San Giovanni l'apostolo; c'¢ ancora il corpo di san Giovanni li,
sotto le rovine del presbiterio. Non ¢'€ piu l'altare, ma sotto le rovine
del presbiterio ci sono le scale che portano giu proprio al sarcofago.
Ho visitato poi la prima chiesa dedicata alla Madonna in tutto il
mondo. Ecco: una delle prove che la Madonna sia stata ad Efeso e vi
sia morta, ¢ il fatto che la prima Chiesa intitolata a lei sia proprio 1i.
Perché nell'antichita si poteva dedicare a un santo una chiesa solo se
c'era il corpo, o se il santo era morto li.

OO~

I viaggi missionari di San Paolo

\u( S = i S\QODE
\ ‘_’_’-T\ee 'F;verns \\\ \: A,,.,t Norgs -, o~
Fomm at Applus b3 Phi 1 ) h
§ ilippi
: Puteoh \“\ g Amphl'poth, it
= Thessalomcg@— N ¢
\ Bereasl ; £ S
5 Caesarea

ey %oy
RV ﬁSSOS‘ \«Petgamum Anfioch A
R Mvtelene' /i oT}wat\ra in Pisidia™- e
& va' OSar%S?/e‘%comum
6
,@"" @ g, $sa

Lyst ra/Eetbe
Ny v

\._“;-

N Nl Per
23 Tars
s Syracuse 2) LM} etu,sAttaha p o Selencia g
Tracheotis

Malta/—\

PAUL'S
MISSIONARY

JOURNEYS Mediterranean

“— Paul's first journey
“— Paul's second journey P
“— Paul's third journey e NN
“+— Paul's journey to Rome
(traditional)
@® City to which & New ¥ 0
Testament Epistle is Vg
addressed a

eRirene
S

S gl Mazaca) £

{ Dead

Sea




T T~
Istanbul

Istanbul ¢ il capoluogo della provincia
omonima. Con una popolazione di
12.573.836 abitanti ¢ il principale centro Istanbul

industriale e culturale del paese; il centro
municipale (citta propria) piu popolosa in
Europa (Ia terza nel mondo), ¢ la
seconda zona metropolitana piu popolosa

in Europa, dopo Mosca (la nona nel
mondo).

Istanbul (Costantinopoli, l'antica Bisanzio) fu la citta capitale
dell'lmpero Romano (330-395), dell'lmpero Romano d'Oriente
(Impero  Bizantino) (395-1204 e  1261-1453), dell'Impero
Latino (1204-1261) e dell'Impero Ottomano (1453-1922). Istanbul ¢
stata anche dichiarata una delle capitali europee della cultura per il
2010. Sin dal 1985, i quartieri storici di Istanbul fanno parte della
lista UNESCO dei patrimoni dell'umanita.

Storia

Visione generale

La sua ricchissima storia, che la vede alle origini citta greca dal
nome di Bisanzio poi capitale dellImpero Romano d'Oriente col
nome di Costantinopoli (latino, Constantinopolis) e infine capitale
dell'Impero Ottomano con il nome turco di Istanbul, ha lasciato
notevoli testimonianze archeologiche e architettoniche che Ila
rendono anche un centro turistico di rilevanza mondiale.

Origine e varianti del nome (Bisanzio, Costantinopoli, Istanbul)

Secondo un aneddoto il nome attuale deriva da una circostanza
curiosa: quando 1 turchi alla conquista dell'Anatolia chiedevano ai
greci dove fosse "la citta" ricevevano come risposta, senza capirne il
significato Isten polis, cio¢ "quella ¢ la citta", che fini per diventare il
nome equivocato di Costantinopoli. Pitt probabilmente deriva da
un'enfatizzazione della parola "citta" per indicarla come la "citta" per
antonomasia, in analogia con la parola Urbe (o -in latino- "Urbs")
26


http://it.wikipedia.org/wiki/Capoluogo
http://it.wikipedia.org/wiki/Popolazione
http://it.wikipedia.org/wiki/Citt%C3%A0
http://it.wikipedia.org/wiki/Citt%C3%A0
http://it.wikipedia.org/wiki/Aree_urbane_pi%C3%B9_popolose_dell%27Unione_europea
http://it.wikipedia.org/wiki/Mosca_(citt%C3%A0)
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Latino
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Latino
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Ottomano
http://it.wikipedia.org/wiki/Capitale_europea_della_cultura
http://it.wikipedia.org/wiki/Organizzazione_delle_Nazioni_Unite_per_l%27Educazione,_la_Scienza_e_la_Cultura
http://it.wikipedia.org/wiki/Patrimonio_dell%27umanit%C3%A0
http://it.wikipedia.org/wiki/Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Ottomano
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_Turkey_Provinces_locator.gif

con cui si indica Roma. Il nome Istanbul le venne dato ufficialmente
solo attorno al 1930.

Il nome dell'odierna Istanbul comunque riflette, nel corso dei secoli,
il succedersi delle civilta che ne hanno segnato la storia. Fondata dai
coloni greci di Megara, nel 667 a.C., viene chiamata originariamente
Bulavtiov (Byzdntion) in onore del loro re Byzantas. Sara
dunque Byzantium in latino e successivamente Bisanzio in italiano.

Il nome greco di KovotavtivovmoAig (Konstantinoupolis), da cui il
latino Constantinopolis e 1'italiano Costantinopoli, significa "Citta di
Costantino". Tale nome le fu dato in onore dell'imperatore
romano Costantino I quando la cittda divenne capitale dell'impero
romano, 1'11 maggio dell'anno 330.

Costantino la ribattezzd Nova Roma, ma questa denominazione non
entrd mai nell'uso comune, sebbene ancora oggi la denominazione
ufficiale secondo la Chiesa ortodossa e il Patriarcato Ecumenico sia
"Costantinopoli ~ Nuova  Roma".  Costantinopoli  divenne
successivamente la capitale dell'Impero Bizantino fino a quando,
nel 1453, venne espugnata dai Turchi Ottomani.

i

alata, edificato dai enovesi nel 1348

Veduta panoramia del Com d'Oro dalla Torre di

Geografia

L'attuale area urbana si estende su entrambe le sponde del Bosforo,
lo stretto che divide 1'Europa dall'Asia e unisce il Mar Nero al Mar di
Marmara, e sul Mar di Marmara stesso. Il "Corno d'oro" ¢ il nome
del porto naturale su cui si affaccia il centro storico, sulla riva
europea del Bosforo.

La citta si trova sulla faglia sismica dell'Anatolia settentrionale.
Recenti studi [2], prendendo in esame una serie di terremoti iniziata
nel 1939 e proseguita nei successivi decenni, ritengono probabile che
un evento sismico di notevoli proporzioni possa colpire Istanbul in
un prossimo futuro.

27


http://it.wikipedia.org/wiki/1930
http://it.wikipedia.org/wiki/Megara_(citt%C3%A0)
http://it.wikipedia.org/wiki/667_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_latina
http://it.wikipedia.org/wiki/Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_italiana
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/11_maggio
http://it.wikipedia.org/wiki/330
http://it.wikipedia.org/wiki/Roma
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/1453
http://it.wikipedia.org/wiki/Caduta_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchi_Ottomani
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Golden_Horn_Panorama_Istanbul.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Corno_d%27Oro
http://it.wikipedia.org/wiki/Torre_di_Galata
http://it.wikipedia.org/wiki/Bosforo
http://it.wikipedia.org/wiki/Europa
http://it.wikipedia.org/wiki/Asia
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Nero
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_di_Marmara
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_di_Marmara
http://it.wikipedia.org/wiki/Bosforo
http://it.wikipedia.org/wiki/Faglia
http://web.mit.edu/newsoffice/1999/quake-0925.html
http://it.wikipedia.org/wiki/Terremoto
http://it.wikipedia.org/wiki/1939

Storia

La Bisanzio greco-romana

La fondazione di Bisanzio, da parte dei coloni greci di Megara, risale
al 667 a.C. Grazie alla posizione di controllo sul Bosforo, la citta si
sviluppd in breve tempo tanto da diventare oggetto di contesa
durante le guerre del Peloponneso.

Dopo  essersi  schierata  con Pescennio  Nigro contro il
vittorioso Settimio Severo, la citta fu assediata e largamente distrutta
fra i1 193 e i1 195. Nel 196 Bisanzio entro a far parte dell'impero
romano ¢ fu ricostruita dallo stesso Settimio Severo, divenuto
Imperatore, riottenendo rapidamente la sua precedente prosperita.

La Costantinopoli romano-bizantina

La  posizione strategica di  Bisanzio  attrasse  anche
l'imperatore Costantino Iche, I'll maggio 330, la rifondo come
"Nova Roma" (ma presto prese invece il nome di Costantinopoli),
secondo la leggenda dopo un sogno profetico nel quale gli veniva
indicato il posto dove stabilire la citta. Costantino costrui un numero
impressionante di palazzi, chiese, luoghi di divertimento, tra cui il
famoso circo dove si svolgevano anche cerimonie e che vedra
sommosse e assemblee popolari. La citta continuo a crescere anche
dopo Costantino, nell'arco di un secolo furono costruite nuove mura
che quasi raddoppiarono la superficie della citta.

Dopo la caduta dell'lmpero romano d'Occidente, la posizione
strategica di Costantinopoli avrebbe continuato a giocare un ruolo
importante come punto di passaggio fra due continenti
(Europa e Asia), e successivamente un polo d'attrazione per
I'Africa ed altri paesi dal punto di vista commerciale, culturale e
diplomatico. Costantinopoli controlld per lungo tempo le rotte fra
Asia ed Europa, cosi come il passaggio dal Mar Mediterraneo al Mar
Nero.

A Costantinopoli nasce cid0 che ¢ considerato il fondamento del
diritto romano, il Corpus Iuris Civilis, voluto da Giustiniano tra
il 528 e il 565.

Durante il medioevo, Costantinopoli fu la piu grande e ricca citta
d'Europa: si pensa che nel X secolo potesse avere fino a un milione
di abitanti. La maggior basilica costantiniana, Hagia Sophia (Divina
Sapienza), monumento di estrema rilevanza architettonica dedicato

28


http://it.wikipedia.org/wiki/Greci
http://it.wikipedia.org/wiki/Megara_(citt%C3%A0)
http://it.wikipedia.org/wiki/667_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Bosforo
http://it.wikipedia.org/wiki/Guerra_del_Peloponneso
http://it.wikipedia.org/wiki/Pescennio_Nigro
http://it.wikipedia.org/wiki/Settimio_Severo
http://it.wikipedia.org/wiki/193
http://it.wikipedia.org/wiki/195
http://it.wikipedia.org/wiki/196
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Settimio_Severo
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_I
http://it.wikipedia.org/wiki/11_maggio
http://it.wikipedia.org/wiki/330
http://it.wikipedia.org/wiki/Europa
http://it.wikipedia.org/wiki/Asia
http://it.wikipedia.org/wiki/Africa
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Mediterraneo
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Nero
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Nero
http://it.wikipedia.org/wiki/Corpus_Iuris_Civilis
http://it.wikipedia.org/wiki/Giustiniano
http://it.wikipedia.org/wiki/528
http://it.wikipedia.org/wiki/565
http://it.wikipedia.org/wiki/Europa
http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia
http://it.wikipedia.org/wiki/Architettura

alla Divina Sapienza, da sempre centro religioso della citta, diventa il
centro della cristianita greco-ortodossa. Nonostante le aspre lotte
interne per il potere e la scarsa autorita individuale dell'imperatore,
I'oligarchia bizantina mantenne una stabile struttura politica durante i
quasi mille anni dell'impero.

Dotata di un notevole impianto di fortificazioni, la citta rimase per
secoli inespugnata, fino al 1204, quando venne saccheggiata dagli
eserciti della quarta crociata che instaurd per circa un secolo
"L'impero latino". Per Costantinopoli era iniziato il suo declino.
11 29 maggio 1453, la citta cadde in mano ai Turchi ottomani guidati
da Maometto II il Conquistatore ( Fatih ), che ne fece la capitale
dell'Impero Ottomano. La caduta di Costantinopoli, ¢ quindi la fine
dell'lmpero Romano d'Oriente, ¢ indicata talvolta come I'evento che
convenzionalmente chiude il medioevo e inizia I'evo moderno.

L'Istanbul ottomana e turca

Ponte del Bosforo (1973)

Sotto i sultani ottomani, Costantinopoli ritrovo un nuovo periodo di
splendore, diventando sede de facto del califfato nel 1517, ma
mantenendo la sede del Patriarcato Greco-Ortodosso (nonostante la
forzata conversione della Basilica di Santa Sofia in moschea) e in
generale il carattere cosmopolita che la caratterizzo nei secoli
precedenti. I1 XVI secolo segno l'apice del potere ottomano. A
questo secolo risale la costruzione delle piu importanti moschee della
citta: Beyazit, Suleymaniye (la pit grande moschea di Istanbul),
Sultan Ahmet e Fatih.

L'impero ottomano, sconfitto durante la prima guerra mondiale, fini
ufficialmente il 1° novembre 1922. Quando nel1923 fu fondata la
Repubblica di Turchia, la capitale venne spostata da Istanbul
ad Ankara. In un primo tempo trascurata in favore della nuova
capitale,  Istanbul  pass0  attraverso un  periodo  di

29


http://it.wikipedia.org/wiki/1204
http://it.wikipedia.org/wiki/Quarta_crociata
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_latino
http://it.wikipedia.org/wiki/29_maggio
http://it.wikipedia.org/wiki/1453
http://it.wikipedia.org/wiki/Maometto_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Ottomano
http://it.wikipedia.org/wiki/Caduta_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Medioevo
http://it.wikipedia.org/wiki/Et%C3%A0_moderna
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Bosphorus_Bridge_Night.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Sultani
http://it.wikipedia.org/wiki/Ottomani
http://it.wikipedia.org/wiki/Califfo
http://it.wikipedia.org/wiki/1517
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia
http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea
http://it.wikipedia.org/wiki/Prima_guerra_mondiale
http://it.wikipedia.org/wiki/1%C2%B0_novembre
http://it.wikipedia.org/wiki/1922
http://it.wikipedia.org/wiki/1923
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchia
http://it.wikipedia.org/wiki/Ankara

grande trasformazione negli anni '50 e '60. Prima degli anni '60, in
particolare, il governo di Adnan Menderes persegui lo sviluppo
economico del paese attraverso la costruzione di nuove strade e
industrie. Anche nel centro storico, moderne pavimentazioni stradali
rimpiazzarono l'acciottolato e una larga parte dei quartieri vecchi
venne demolita.

Durante gli anni'70, la popolazione di Istanbul subi una rapida
crescita in seguito alla forte immigrazione dall'Anatolia. Nuovi
quartieri e zone industriali sorsero alla periferia della citta e molti dei
villaggi limitrofi vennero incorporati alla grande area metropolitana.

Istanbul ¢ tuttora sede del Patriarcato di Costantinopoli, una delle
antiche sedi apostoliche.

Anni recenti

In anni recenti la citta ¢ stata tristemente soggetto di diversi attacchi
terroristici, come il massacro di piazza Taksim avvenuto nel 1977, e
gli attacchi del 1999, del 2003 e del 2008, per un totale di piu di 120
vittime e 1000 feriti. Nell'estate del 2008 si ¢ verificata inoltre una
sparatoria fuori dal consolato degli Stati Uniti, con il seguente
rapimento di tre turisti tedeschi.

~~°‘ri-l“l»"‘"*’"“"7'
2 ",‘, A gy

Ponte del Bosforo e lo skyline della parte europea di Istanbul, veduta dalla Collina di Camlica
nella parte anatolica

Religioni

La citta di Istanbul ¢ abitata da diverse comunita religiose. La
religione con piu fedeli ¢ I'Islam. Le minoranze includono: i greco -
ortodossi, gli armeno - cattolici, i cattolici - levantini e gli ebrei
sefarditi. Secondo un censimento del 2000, a Istanbul sono attive:
2691 moschee, 123 chiese, 26 sinagoghe, 109 cimiteri islamici e 57
non islamici. Alcuni distretti presentano un notevole concentramento
di questi gruppi; Kumpaki¢ abitato da molti armeni, il
distretto Balat ha una notevole popolazione ebraica, a Fener vi sono

30


http://it.wikipedia.org/wiki/Pogrom_d%27Istanbul
http://it.wikipedia.org/wiki/1950
http://it.wikipedia.org/wiki/1960
http://it.wikipedia.org/wiki/Adnan_Menderes
http://it.wikipedia.org/wiki/1970
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Sedi_apostoliche
http://it.wikipedia.org/wiki/1977
http://it.wikipedia.org/wiki/1999
http://it.wikipedia.org/wiki/2003
http://it.wikipedia.org/wiki/2008
http://it.wikipedia.org/wiki/2008
http://it.wikipedia.org/wiki/USA
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbulpanoramicview.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Islam
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_greco-ortodossa
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_greco-ortodossa
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_armeno-cattolica
http://it.wikipedia.org/wiki/Levantini
http://it.wikipedia.org/wiki/Sefarditi
http://it.wikipedia.org/wiki/Sefarditi
http://it.wikipedia.org/wiki/2000
http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa
http://it.wikipedia.org/wiki/Sinagoghe
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Kumpaki&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Balat&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Fener

molti greci e alcuni quartieri nel Nisantasie nel
distretto Beyoglu hanno molti abitanti levantini. In alcuni quartieri,
come nel Kuzguncuk, una chiesa armena ¢ posta di fianco ad una
sinagoga e dall'altra parte della strada una chiesa Greco - ortodossa ¢
di fianco ad una moschea.

La sede del patriarcato di Costantinopoli, il leader spirituale dei
greco - ortodossi, ¢ localizzato nel distretto di Fener (Phanar).
Istanbul ¢ anche sede degli arcivescovadi della comunita Turco-
Ortodossa e di quella armena e del Gran Rabbinato di Turchia.
Numerosi posti riflettono il passaggio di antiche comunita, in
particolare: Arnavutkdy(vilaggio albanese), Polonezkdy (villaggio
polacco) e Yenibosna (Nuova Bosnia).

Musulmani

I musulmani sono il piu grande gruppo religioso di Istanbul. In
questa comunitd isunniti sono la maggioranza mentre un parte
sono alevitici. Nel2007 a Istanbul erano attive ben 2944 moschee.
Istanbul era anche la sede del Califfato Islamico tra il 1517 e il 1924,
fino a quando il califfato venne sciolto e i poteri passati al
parlamento turco. Il12 settembre 1924 i Tekke ed i Tarikat furono
banditi e le loro attivitad dichiarate incompatibili con la laicita della
nuova repubblica di Turchia; in particolare con l'educazione laica e
con il controllo laico dello stato sugli affari religiosi attraverso la
Direzione degli Affari Religiosi. Molti fedeli del sufismo e di altre
forme di Islam mistico praticarono clandestinamente la loro
religione, reclutando ancora molti fedeli. Per superare questi divieti,
che esistono ancora, i praticanti si presentano come '"associazioni
culturali".

Cristiani

La citta ¢ stata la sede del patriarcato ecumenico fin dal IV secolo
d.C., e continua ad essere la sede di altre chiese ortodosse come
la Chiesa Turco-Ortodossa e il Patriarcato Armeno. Istanbul fu anche
la sede della Chiesa Ortodossa Bulgara prima che venisse
riconosciuta dalle altre chiese ortodosse.

La vita dei cristiani, soprattutto quella dei greci e degli armeni,
cambio in maniera molto significativa seguendo gli sviluppi della
guerra che scoppio tra loro e i turchi nel 1820 e che continuod per un
secolo. Il conflitto raggiunse il culmine tra il 1912 e il 1922; durante
le guerre balcaniche, laprima guerra mondialee la Guerra

31


http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Nisantasi&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Beyoglu&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Kuzguncuk&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Fener
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Chiesa_Turco_Otodossa&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Chiesa_Turco_Otodossa&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Gran_Rabbinato_di_Turchia&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Arnavutk%C3%B6y&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Polonezk%C3%B6y&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Yenibosna&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Sunniti
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Alevitici&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/2007
http://it.wikipedia.org/wiki/Califfato
http://it.wikipedia.org/wiki/1517
http://it.wikipedia.org/wiki/1924
http://it.wikipedia.org/wiki/2_settembre
http://it.wikipedia.org/wiki/1924
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Tekke&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Tarikat&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Sufismo
http://it.wikipedia.org/wiki/Islam
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarca_ecumenico_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=IV_secolo_d.c&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=IV_secolo_d.c&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Chiesa_Turco-Ortodossa&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Patriarcato_Armeno&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_Ortodossa_Bulgara
http://it.wikipedia.org/wiki/Greci
http://it.wikipedia.org/wiki/Armeni
http://it.wikipedia.org/wiki/1820
http://it.wikipedia.org/wiki/1912
http://it.wikipedia.org/wiki/1922
http://it.wikipedia.org/wiki/Guerre_balcaniche
http://it.wikipedia.org/wiki/Prima_guerra_mondiale
http://it.wikipedia.org/wiki/Guerra_d%27indipendenza_turca

d'indipendenza turca. Le comunita greche della citta furono esentate
dallo scambio di popolazioni tra Grecia e Turchia del 1923. Furono
comunque approvate una serie di restrizioni e di tasse speciali
durante la seconda guerra mondiale e il Pogrom d'Istanbul causo la
morte di 15 greci e l'incriminazione per altri 32; questo fece
aumentare notevolmente I'emigrazione da Istanbul per la Grecia.
Nel 1964 tutti i greci senza cittadinanza turca (circa 12.000) furono
deportati. Oggi le minoranze greche e armene vivono a Istanbul o nei
suoi dintorni. Oggi i turchi armeni che vivono a Istanbul sono circa
45.000 (senza includere 1 40.000 lavoratori armeni che arrivarono
dall'Armenia dopo il 1991 e lavorano e vivono a Istanbul). La
comunita greca, che contava 150.000 persone nel 1924, si attesta sui
4000 cittadini. Vi sono anche 60.000 greci che vivono in Grecia ma
che continuano a mantenere la cittadinanza turca. I rapporti tra turchi
e armeni non rimangono comunque facili, soprattutto perché il
governo turco non riconosce il genocidio degli armeni. Insieme ai
cattolici levantini, che sono i1 discendenti degli europei (genovesi
veneziani e francesi) che stabilirono degli avamposti a Istanbul
durante il periodo bizantino e ottomano, esiste un piccolo numero
di tedeschi del bosforo e di polacchi.

Ebrei
Gli ebrei sefarditi hanno vissuto nella citta per oltre 500 anni. Essi
lasciarono la penisola iberica durante l'inquisizione

spagnola del 1492, quando dopo la caduta del Regno moresco di
Andalusia furono costretti a convertirsi al cristianesimo oppure
morire. Il sultano ottomano Bayezid 11(1481 - 1512) invio una flotta
di notevole dimensioni comandata da Kemal Reis con I'ordine di
salvare gli ebrei sefarditi. Pin di 200.000 ebrei si diressero prima
verso Tangeri, 1'Algeria, Genova e Marsiglia per poi proseguire
verso Salonicco e infine ad Istanbul. Il sultano diede la possibilita di
rifugiarsi nell'impero ottomano a piut di 93.000 ebrei spagnoli.
Un'altra grande ondata di ebrei arrivo dal sud Italia. La Sicilia era
sotto diretto controllo spagnolo e gli ebrei che vivevano in quella
regione furono sottoposti alle stesse leggi della Spagna venendo
cacciati nel 1492. Negli anni successivi gli ebrei vennero espulsi da
tutto il meridione italiano e molti di questi si diressero a Istanbul.
La sinagoga italiana di Galata ¢ frequentata dai discendenti di questi
ebrei italiani. Vennero fondate delle sinagoghe che riportavano i
nomi delle zone o delle citta da cui gli ebrei italiani vennero cacciati,

32


http://it.wikipedia.org/wiki/Guerra_d%27indipendenza_turca
http://it.wikipedia.org/wiki/Scambio_di_popolazioni_tra_Grecia_e_Turchia
http://it.wikipedia.org/wiki/1923
http://it.wikipedia.org/wiki/Pogrom_d%27Istanbul
http://it.wikipedia.org/wiki/Grecia
http://it.wikipedia.org/wiki/1964
http://it.wikipedia.org/wiki/Armenia
http://it.wikipedia.org/wiki/1991
http://it.wikipedia.org/wiki/1924
http://it.wikipedia.org/wiki/Grecia
http://it.wikipedia.org/wiki/Genocidio_armeno
http://it.wikipedia.org/wiki/Levantini
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Tedeschi_del_bosforo&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Polonia
http://it.wikipedia.org/wiki/Sefarditi
http://it.wikipedia.org/wiki/Penisola_iberica
http://it.wikipedia.org/wiki/Inquisizione_spagnola
http://it.wikipedia.org/wiki/Inquisizione_spagnola
http://it.wikipedia.org/wiki/1492
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Regno_moresco_di_Andalusia&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Regno_moresco_di_Andalusia&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Bayezid_II
http://it.wikipedia.org/wiki/1481
http://it.wikipedia.org/wiki/1512
http://it.wikipedia.org/wiki/Kemal_Reis
http://it.wikipedia.org/wiki/Tangeri
http://it.wikipedia.org/wiki/Algeria
http://it.wikipedia.org/wiki/Genova
http://it.wikipedia.org/wiki/Marsiglia
http://it.wikipedia.org/wiki/Salonicco
http://it.wikipedia.org/wiki/Sud_Italia
http://it.wikipedia.org/wiki/Sicilia
http://it.wikipedia.org/wiki/Spagna
http://it.wikipedia.org/wiki/1492
http://it.wikipedia.org/wiki/Sinagoga_Italiana_(Istanbul)
http://it.wikipedia.org/wiki/Galata

come Sicilia, Calabria, Otranto. Piu di 20.000 ebrei sefarditi vivono
ancora a Istanbul, 20 sinagoghe sono attive, di queste la piu
importante ¢ la Neve Shalom inaugurata nel 1951 nel
quartiere Beyoglu. Il Gran Rabbino Turco di Istanbul (adesso Ishak
Haleva) dirige gli affari della comunita. Gli ebrei sefarditi e quelli
italiani contribuirono molto ad aumentare la potenza dell'impero
ottomano, introducendo nuove idee, tecniche e attivita. La
prima stampante Gutenberg fu introdotta dagli ebrei sefarditi
nel 1493 che dimostrarono eccellenti qualita nella medicina, nel
commercio e nelle attivita bancarie. Accanto agli ebrei sefarditi
esiste anche una comunita piu piccola di Ashkenaziti che vivono in
citta dal 19 secolo. Istanbul accolse anche gli ebrei ashkenaziti del
centro ed est europeo perseguitati dai nazisti durante gli anni 30 e 40
del 900.

Cucina

Famoso in tutto il mondo ¢ il Lokum, pasticcino creato a
Istanbul a fine 1700.

RELIGIONI, CONFESSIONI CRISTIANE
E SCUOLE A ISTANBUL

Chiesa Latino Cattolica

Gli anni sotto l'influenza siriaca
I Carmelitani Scalzi arrivarono ad Alessandretta (Iskenderun) nel
1858 ed iniziarono la costruzione della chiesa consacrata con il nome
di Chiesa dell'Annunciazione. Dopo un disastroso incendio la chiesa
fu completamente restaurata (1888-1901) e riaperta di nuovo al
culto.
Per oltre 40 anni, dal 1871, vi fu parroco il P. Paolo Pergantino della
Provincia Religiosa Toscana: fu lui ad adoperarsi alla costruzione del
la chiesa. Le attivita della Missione consistevano in una vita
parrocchiale con scuola, tipografia, ospedale, dispensario, organismi
civili e sportivi.

33


http://it.wikipedia.org/wiki/Sefarditi
http://it.wikipedia.org/wiki/Sinagoghe
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Sinagoga_Neve_Shalom&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/1951
http://it.wikipedia.org/wiki/Beyo%C4%9Flu
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Gran_Rabbino_Turco&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Ishak_Haleva&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Ishak_Haleva&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Stampa_a_caratteri_mobili
http://it.wikipedia.org/wiki/1493
http://it.wikipedia.org/wiki/Ashkenaziti
http://it.wikipedia.org/wiki/Nazisti
http://it.wikipedia.org/wiki/Lokum

Nel periodo che va dal 1858 al 1914 i Padri si meritano la medaglia
d'argento e d'oro dal Governo italiano. Generazioni di musulmani
hanno gradito il lavoro religioso, assistenziale e gli sforzi di
promozione umana e culturale del Carmelitani. P. Paolo Pergantino
fu tenuto in grande stima da tutta la popolazione di Alessandretta,
operod un bene immenso a pro delle anime ed incoraggiato ed aiutato
dal venerando Prefetto Apostolico di quel tempo, P. Emanuele della
Croce, poté costruire una vasta chiesa che ¢ una delle piu belle della
Siria.

In Alessandretta, annesso alla chiesa, sorse anche un conventino per
abitazione dei Padri, piu tardi scuole maschili dirette dai nostri Padri
¢ due scuole femminili dirette la prima dalle Suore di S. Giuseppe
dell'Apparizione, la seconda dalle Suore Carmelitane di Campi
Bisenzio.

Iskenderun in quegli anni era sotto il protettorato francese per poi
passare nel 1911 sotto quello italiano, dal 1920 al 1938 di nuovo
sotto quello francese cercando di essere rivendicata dalla Siria. Alla
fine passo alla Repubblica Turca cosi come ¢ ancora oggi.
La chiesa situata, nel quartiere cattolico, negli anni '30 non era piu
frequentata dai cattolici francesi. Essi pensavano che i preti di questa
parrocchia italiana facessero militanza fascista. Cosa che loro non
apprezzavano affatto. Allora, la domenica questi assistevano alla
Messa che veniva celebrata nella cappella dei Fratelli delle Scuole
Cristiane. Un sacerdote della parrocchia italiana, il Padre Allard,
celebrava questa Messa. La sua voce cavernosa ¢ rimasta celebre
negli annali della citta.

Sotto la repubblica Turca

Con l'annessione di Iskenderun alla Turchia, nel 1939, inizido a
cambiare la situazione politico-religiosa di questa missione.
Seguendo le disposizioni del Vicario-Delegato Apostolico, Mons.
Angelo Giuseppe Roncalli, 1 carmelitani rimasero li, affrontando
molti  sacrifici. Godettero sempre dell'apprezzamento  della
popolazione. Tuttavia il cambiamento politico origind l'emigrazione
dei cristiani per cui venne meno l'attivita, soprattutto scolastica,
svolta dai religiosi e religiose. Intanto nella parrocchia affluivano
vari cristiani di altri riti o di altre chiese rimasti sprovvisti di un'altra
assistenza spirituale.

Alla diminuzione dei cattolici in quella regione si ¢ aggiunta la
scarsita di vocazioni. La presenza carmelitana a Iskenderun venne

34



ridotta al minimo. Questa situazione mosse il Consiglio Provinciale a
porre il futuro della Missione nelle mani del Definitorio Generale.
Dietro proposta del P. Generale la parrocchia venne lasciata ai Padri
Cappuccini della Provincia di Parma, che hanno una consistente
presenza in Turchia e si sono mostrati disposti a farsene carico. La
Congregazione delle Chiese Orientali ha dato, da parte sua, il
consenso a questo passaggio.

Nel 1984 quindi i carmelitani lasciarono la chiesa ai cappuccini.
Nel 1999 lasciarono I'amministrazione del complesso al Vescovo
dell'Anatolia per farvenese la sua nuova residenza e Cattedrale. Dopo
circa un secolo la chiesa ¢ stata nuovamente restaurata da Mons.
Luigi Padovese, Vicario Apostolico dell'Anatolia, per poter essere
consacrata e usata come propria cattedrale (17 aprile 2005).

Chiesa Armena Gregoriana (Karasun Manuk)
Situata nel centro della citta, € stata restaurata di recente. Una
Fondazione tutela i suoi beni.

Chiesa Greco Ortodossa

Situata in centro citta, una Fondazione tutela 1 suoi beni. Prima
dell’annessione alla Turchia il suo quartiere era abitato
essenzialmente da Greci Ortodossi.

Chiesa Greco Melchita Cattolica

Essa ¢ situata in un quartiere che era abitato quasi esclusivamente dai
Cattolici. Altre chiese cattoliche furono costruite in questo quartiere.
Spaventato per 1’annessione del Sangiaccato alla Turchia e
prevedendo una catastrofe il parroco di questa parrocchia scappo. La
chiesa resto per un po’ di tempo in mano alla comunita. In seguita
I’ Amministrazione delle Fondazioni Turche la prese in gestione cosi
come tutte le altre chiese abbandonate.

L’Amministrazione delle Fondazioni ha ceduto queste chiese a dei
privati che le hanno trasformate in sale da biliardo o in saloni da
parrucchiere.

Chiesa Siro Cattolica

Si trova a cento metri dalla chiesa del Greco-Melchiti. Ha il prestigio
di avere avuto come responsabili dei futuri grandi prelati. In piu ¢

35



celebre in citta grazie al cinema che si ¢ installato.
Il R.P. Youssef Chahine era il parroco quando mori nel 1936. Lui ¢
stato sepolto all’interno della chiesa. Ha avuto come successore il
R.P. Philippe Beyloune. Questi fu richiamato ad Aleppo per le sue
violente prese di posizione contro i Turchi. In seguito divenne
Arcivescovo Siro cattolico di Aleppo e ha fatto costruire la nuova
Cattedrale in quella citta.

L’ha rimpiazzato il R.P. Antoine Hayek. Rientro ad Aleppo al
momento dell’annessione. Alla morte di Mgr. Beylouneé gli successe
come Arcivescovo. Eletto Patriarca ¢ a tutt’oggi capo della Comunita
Siro Cattolica. Ha 95 anni. Autore apprezzato continua a scrivere.
Il secondo punto della notorieta di questa chiesa ¢ che il locatario
I'utilizza come sala da cinema e proietta il film “X”. Recentemente,
un’ordinanza del Primo  Ministro  Turco ha  chiesto
all’Amministrazione delle Fondazioni di allontanare il locatario e di
restaurarla come era originariamente. Alla fine dei lavori, sara tenuta
a disposizione di una Comunita Siro Cattolica, a meno che non
diventi un museo.

Chiesa Greco Melchita

E anch’essa compresa nel progetto di restaurazione.

Chiesa Maronita
Si trovava a duecento metri dalla chiesa latina, ¢ stata espropriata e
demolita. Al suo posto ¢ stato costruito un posto di polizia per il
quartiere “Yeni Sehir”.

Chiesa Caldea

Era situata sul bordo della strada che costeggiava la navata della
Cattedrale. Essa fu amputata per costruire un marciapiede alla stessa
strada. Poi viene demolita interamente e al suo posto viene costruito
un centro commerciale.

Chiesa Armena Protestante

Una chiesa era in costruzione per gli Armeni Protestanti. Inattiva ¢
stata abbandonata al momento dell’esodo. In seguito ¢ stata
recuperata dai Turchi che hanno attivato il cantiere e ne hanno fatto
una moschea: Fatih Camii. Questa ¢ situata dietro I’ “Iskenerun
Lisesi” (liceo di Alessandretta).

36



Tempio degli Anglicani
Faceva parte della scuola inglese, I'attuale “Bes Temmuz Tk
Ogretim Okulu”.

Le moschee di Alessandretta
In citta ci sono due moschee antiche: “Ulu Camii” che ¢ frequentata
dai sunniti arabi, e “Hamidiye Camii” situata nel quartiere turco.

La Sinagoga

C’era una sola sinagoga ad Alessandretta. Essa fu abbandonata dopo
I’esodo degli Ebrei verso Isracle. Essa esiste ancora ed ¢ abitata da
un solo Ebreo che ¢ restato. Grazie a lui ¢ rimasta fuori dalla gestione
dell’Amministrazione delle Fondazioni. Questa ¢ situata in una
stradina perpendicolare alla strada in cui ¢ situata la chiesa armena.

LE SCUOLE DI ALESSANDRETTA

Scuola governativa, RUSDIYE ‘
Alla scuola governativa, chiamata “RUSDIYE”, si insegnava 1’arabo
e il francese. Si tratta dell” attuale Kurtulus Ilk Ogretim Okulu.

Collegio Santa Giovanna d’Arco

I Collegio Santa Giovanna d’Arco era tenuto dai Fratelli delle
Scuole Cristiane. Apri nel 1912. Oltre al francese e all’arabo e
all’inglese, si insegnava contabilita, dattilografia e stenografia,
musica cosi come le Regole di Buon Comportamento.

Scuola francese cattolica (S. Giuseppe)

Le religiose di S. Giuseppe dell’ Apparizione avevano una scuola
materna. Era una scuola femminile, ma per le primi classi si
accettavano anche i maschietti. In ogni caso non avevano qui non
c'era un pensionato come queste suore avevano in altre citta. Gli
studi finivano con un Certificato di Studio in francese e in arabo. In
piu insegnavano alle bambine il pianoforte, la pittura e i lavori di
cucito. "Collegato alla scuola avevano anche un dispensario, la
scuola era gratuita e le suore avevano fondato la Congregazione delle
Enfates de Marie" (testimonianza del 1913). 1l suo edificio ¢
Iattuale Mithat Pasa Ilk Ogretim Okulu.

37



La scuola italiana cattolica (Santa Teresa)

La scuola italiana era tenuta dalle Suore Carmelitane di Campi
Bisenzio. Anche questa era una scuola femminile. Vi era sia la
scuola elementare che le medie. Vi si insegnava I’italiano, il francese
e ’arabo. Le lezioni di musica erano molto apprezzate. Il cortile di
questa scuola restava aperto ai giovani durante le vacanze: Molti
giovani Aleviti del quartiere hanno frequentato questa scuola e, in
seguito, hanno lavorato nelle Agenzie Marittime. Dopo i
bombardamenti questa scuola ¢ stata chiusa.

Scuola inglese

Tenuta dai missionari Anglicani: vi insegnavano un buon inglese e
arabo, E rimasta aperta per qualche anno ancora dopo ’annessione
perché non era stata inclusa nel trattato franco-turco il cui oggetto era
I’annessione del Sangiaccato di Alessandretta alla Turchia. Venduta
alla famiglia Zarif con tutte le proprieta e dipendenze, ¢ stata poi
acquistata dal Ministero dell’Educazione. Si tratta dell’attuale “Bes
Temmuz ilk Ogretim Okulu”.

Scuola greca

Era vicino alla chiesa Greco Ortodossa. Vi si insegnava il greco,
I’arabo e il francese. E stata demolita con 1’annessione.

38



OO T~

PRIMO GIORNO

Venerdi 4 ottobre 2013

ROMA - ISTANBUL

Twchia - stanful o

Programma giornata

Incontro dei partecipanti nell’aeroporto prescelto; formalita
d’imbarco e partenza per Istanbul con volo.

Istanbul ¢ la prima tappa di questo pellegrinaggio. Bizanzio fu il
suo primo nome, fondata da Byzas sul Bosforo, a cavallo di due
continenti, attorno al Corno d’Oro. Costantino la fece capitale
dell’impero nel 324, chiamandola Nuova Roma e dopo
Costantinopoli. Quando nel 1453 cadde nelle mani ottomani,
divenne la capitale loro fino al 1923, col nome Istanbul. Oggi é una
moderna ed efficiente metropoli, con circa 18 milioni di abitanti,
centro commerciale e culturale di tutta la nazione.

Istanbul ospita una chiesa interessante che rispetto a quella di Santa
Sofia, e ricchissima di mosaici e affreschi. San Salvatore in Chora,
originaria del V sec., venne restaurata ed ampliata in varie riprese
fino al XV sec. I mosaici e gli affreschi, decorati per conto di
Teodoro Metochite, sono del XIV sec. Oggi la piccola chiesa ¢ un
museo.

La Moschea del Solimano il Magnifico, molto simile a Santa Sofia
come architettura pero costruito un millennio dopo. Al termine della
giornata facciamo una passeggiata per il Grand Bazar. Cena e
pernottamento.

39



Istanbul — Costantinopoli

Chiesa di San Salvatore

San Salvatore in Chora-Kariye Camii

Cristo Pantocrator

Innanzitutto il nome. In turco questo luogo viene chiamato Kariye
Camii, cio¢ Moschea di Chora, poiché la stragrande maggioranza
delle Chiese bizantine sono state trasformate in moschee, subito dopo
la conquista turca di Costantinopoli. Questa trasformazione ha
portato alla distruzione di tutto il patrimonio artistico dei mosaici e
degli affreschi contenuti in queste chiese. Pensate che questa chiesa
¢ Punica ancora esistente che abbia conservato gran parte della
decorazione iconografica originaria.

Gli studiosi calcolano che c’erano qui a Bisanzio, nel periodo di
massimo splendore, 450 Chiese e 340 monasteri circa, tutti
completamente affrescati o con mosaici. Di questi si sono conservati
solo le immagini di San Salvatore in Chora, i pochi mosaici che
abbiamo visitato in Santa Sofia ed alcuni superstiti nella Chiesa
della Theotokos Pammakaristos (“la Madre di Dio in tutto
beatissima”), detta in turco Moschea Fethiye, Fethiye Camii. Di tutto

40



il resto non si ¢ conservato praticamente nulla, poiché¢ nella
trasformazione in Moschee — a motivo del rifiuto delle immagini
caratteristico dell’Islam — tutte le raffigurazioni cristiane sono state
cancellate. Qui a San Salvatore in Chora esse si sono conservate,
perché tutto era stato ricoperto di intonaco e, una volta che lo Stato
ha acquisito questo edificio e lo ha trasformato in Museo, ¢ stato
possibile riportare alla luce tutta la bellezza di queste immagini che
sono davanti ai vostri occhi. Anche qui, come a S. Irene ed a S. Sofia
¢ proibito celebrare.

Ma cosa vuol dire “in Chora”? Sentirete qualcuno che colleghera
questo nome con la dislocazione dell’edificio ai margini della citta,
vicino alla campagna: ¢ segno che non conosce bene questa chiesa,
nella quale il nome “chora”, in senso teologico, ricorre cosi tante
volte nei mosaici, che non si capisce come si possa ignorare questo
fatto.

Vediamo innanzitutto le lunette delle due porte che si susseguono,
per entrare nel naos, cio¢ nella chiesa vera e propria. Vedete che
Cristo ¢ chiamato due volte n yopa tov (oviov
(chora ton zonton), cioé “dimora dei viventi”.

Quando si raggiunge il naos, troveremo, fra i
pochi mosaici rimasti della chiesa vera e
propria, alla sinistra dell’abside ancora una
volta I’'immagine del Cristo, questa volta intera,
con il libro aperto sul quale ¢ scritta la frase
evangelica: “Venite a me voi tutti che siete
affaticati ed oppressi ed io vi ristorero”.

Ecco il significato di chora! Cristo ¢ la Chora, la dimora, la casa,
dove ogni uomo abita e trova riposo. Dov’¢ il nostro posto? E in
Cristo! Solo li troviamo la vita, la difesa, il senso, I’amore del Padre,
insomma tutto! Tornano in mente le parole del vangelo di Giovanni:
«Ora lo schiavo non resta per sempre nella casa, ma il figlio vi resta
semprex». E la nostra casa, perché noi siamo “figli del Padre”. E la
nostra identita piu vera. E non abbiamo altra casa, altro luogo dove
dimorare. Anche gli apostoli, appena conosciuto Gesu, gli
domandano, nel vangelo di Giovanni: «Maestro, dove abiti?» E -
continua il testo - «quel giorno si fermarono presso di lui».

41



Ma il termine chora non ricorre in questa chiesa solo in relazione
al Cristo. Voltandosi indietro si vede in alto, proprio sulla porta
di ingresso dell’esonartece, un mosaico di Maria con il Bambino
con Discrizione che si riferisce questa volta alla Vergine Maria 1
¥opo.  Tov  axopntov (chora tou achoretou), cio¢ “Dimora
dell’Incontenibile”.

Dio ¢ incontenibile, nessuno pud fargli una dimora, una casa, un
tempio dove farlo abitare, perché egli ¢ infinitamente piu grande di
qualsiasi “casa” 1’'uomo possa anche solo pensare. Ma ¢ Dio stesso a
degnarsi di farsi piccolo, di farsi carne e di abitare nel grembo di
Maria, Lui che ¢, di per sé, incontenibile. E stata Maria la “dimora”
di Dio in terra.

Maria, chora tou achoretou, & raffigurata
sulla porta di ingresso, proprio perché lei ¢ la
porta dell’incarnazione: Dio viene ad abitare
nel mondo attraverso di lei. Ma, attraverso di
lei, ci € concesso di passare poi per la porta
che ¢ il Cristo, la dimora di Dio fra gli
uomini, per poter anche noi, credenti e
viventi, abitare presso di lui.

Anche I’iscrizione chora tou achoretou relativa a Maria si ripete: la
ritroviamo nella Deesis nell’endonartece ed, ancora, nell’immagine
di Maria a figura piena che & nel naos, alla destra dell’abside.

Nella cupola del naos doveva essere rappresentato il Cristo
pantocratore, come ¢ abituale nelle chiese bizantine. All’interno
del naos ¢ rappresentata sulla porta d’uscita la kdimesis o dormitio
Mariae a ricordare, a coloro che uscivano dalla liturgia il futuro di
gloria che attende i cristiani.

Se ci si sposta, sempre in linea verticale, all’altezza del secondo
ingresso, si vede il Cristo “dimora dei viventi” ed, ai suoi piedi, un
personaggio che gli offre il modellino della chiesa di S. Salvatore in
Chora. E Teodoro Metochites, colui che ha curato il

42



rinnovamento della chiesa stessa. L’iscrizione dice di lui: «Il
fondatore, Logoteta del Genikon, Teodoro Metochites». Logoteta era
I’importantissima carica imperiale di controllore del tesoro bizantino
e, percio, di primo ministro.

Il padre di Teodoro, Giorgio, ecra stato un fautore della
riunificazione della Chiesa latina e della Chiesa greca: tale
riunificazione era finalmente avvenuta al II Concilio di Lione, nel
1274. Erano stati, da un lato, I’imperatore di Costantinopoli Michele
VIII - che non vedeva altra possibilita di salvezza dal pericolo turco
per ’impero bizantino se non una nuova alleanza con il papa ed il
mondo latino - ed il papa Gregorio X, dall’altro, a volere questa
unione, con il concorso del re di Francia, poi proclamato Santo, Luigi
IX. Gli intenti dei Papi del tempo erano, fondamentalmente, quelli
della liberazione della Terra Santa e del ristabilimento della pace
religiosa con 1’Oriente cristiano, dopo lo scisma del 1054 e la
crociata del 1204. Per un certo tempo questo atteggiamento riusci a
frenare Carlo d’Angio che, invece, voleva marciare su Costantinopoli
e farne un suo possesso. Il Concilio di Lione, purtroppo, pur
giungendo a buon fine con le firme di unione del Gran Logoteta a
nome dell’Imperatore e dei rappresentanti del Patriarcato di
Costantinopoli, in realta fu subito avversato in Oriente, perché era
ormai forte il risentimento anti-latino. Ma anche in Occidente,
quando mori I’italiano Gregorio X e gli succedette Martino IV, che
era francese, cambio presto 1’atteggiamento verso 1’Oriente poiché il
nuovo pontefice sembrd schierarsi apertamente con le posizioni
angioine. Cosi coloro che erano stati favorevoli all’unione furono
esiliati e, fra di essi, anche Giorgio, insieme a suo figlio Teodoro
Metochites.

Solo nel 1290, ’imperatore Andronico II si risollevarono le sorti di
Teodoro. L’imperatore lo scelse come proprio funzionario,
nonostante le posizioni filo-latine del padre. Teodoro divenne Gran
Logoteta nel 1321 e resse la carica fino al 1328 quando I’avvento al
trono di Andronico III, avversario di Andronico II, porto alla
confisca dei suoi beni e, nuovamente, all’esilio. Due anni dopo gli fu
concesso di tornare nella capitale, come monaco. Visse cosi in San
Salvatore in Chora, dove mori e fu sepolto nel 1332.

43



S. Pietro S. Pa01§

Ai lati della porta, che dall’endonartece permette 1’accesso
al naos, sono raffigurati i santi Pietro e Paolo, patroni di Roma. Mi
permetto di proporre un’ipotesi: la presenza iconografica dei SS.
Pietro e Paolo, sotto la lunetta che raffigura Teodoro dinanzi al
Cristo, potrebbe essere un segno di questo legame profondo con
Roma, sostenuto dalla famiglia del Logoteta.

Per completare 1’asse di lettura iconografica verticale, bisogna
guardare anche I’esonartece. In esso sono raffigurate, proprio nella
campata centrale, le nozze di Cana e la moltiplicazione dei pani.
Sono immagini che richiamano il sacrificio eucaristico, il motivo per
il quale si entra nella chiesa, e sono, insieme, immagini di Cristo che
da il cibo, nella sua dimora, perché vi si possa vivere ed abitare.

Ad insistere, ulteriormente, sullo stesso concetto, ci aiuta anche la
campata centrale dell’endonartece dove si trova la raffigurazione
dell’angelo che da da mangiare il pane a Maria, secondo gli apocrifi.

Questi mosaici fanno parte di due distinti cicli su cui ora ci
soffermeremo, anche se solo per accenni. L’esonartece racconta
iconograficamente la vita di Gesu, facendo coincidere proprio i
miracoli del pane e del vino con la porta di accesso. Per seguire il
ciclo, secondo le intenzioni degli autori degli stessi, bisogna
cominciare dalla lunetta della campata che ¢ in fondo a sinistra
dell’esonartece. A partire da quella lunetta il ciclo segue il senso
orario per passare poi alle cupole da sinistra verso destra.

La prima lunetta in fondo a sinistra rappresenta il Sogno di Giuseppe
ed il viaggio verso Betlemme. Seguono poi:

44



¢ il censimento di Betlemme (prima campata, lunetta frontale)

e la Nativita (seconda campata, lunetta frontale)

e i Magi dinanzi ad Erode (quarta campata, lunetta frontale)

e Erode (frammento di mosaico)

e FErode ordina la strage degli innocenti (sesta campata,
dinanzi al Parekklesion, parete destra)

e Strage degli innocenti (sesta campata, dinanzi
al Parekklesion, sopra la finestra)

e Le madri degli innocenti in pianto, frammento di mosaico
(quinta campata, sopra la finestra)

o Elisabetta e Giovanni Battista protetti da una cavita (quarta
campata, sopra la finestra)

e Sogno di Giuseppe e ritorno dall’Egitto (seconda campata,
sopra la finestra)

e Jla Sacra Famiglia con Gesu adolescente si reca a
Gerusalemme (prima campata, sopra la finestra)

Si passa poi alle cupole dell’esonartece
e frammenti di mosaico, forse con Gesu fra i dottori, prima

campata

e il battesimo e le tentazioni di Gesu (cupola della seconda
campata)

¢ nozze di Cana e moltiplicazione dei pani (cupola della terza
campata)

e guarigione del lebbroso e miracoli, resti di mosaici (cupola
della quarta campata)

e Gesu guarisce un infermo, altri miracoli, Gesu e la
samaritana (cupola della VI campata)

Il ciclo continua poi nell’endonartece nella cupola con il Cristo ed i
suoi antenati, sotto la quale sono raffigurati altri miracoli di Cristo.

La cupola — quella di destra - ha Cristo al centro e poi, disposti in due
cerchi concentrici, nella zona superiore la discendenza da Adamo a
Noé¢ (Gen 5), Adamo, Abele, Set, Enos, Kenan, Maalale¢l, lared,
Enoch, Lamech, poi da No¢ a Terach, padre di Abramo (Gen
11,10ss), Sem, lafet, Arpacsad, Peleg, Reu, Serug, Nacor, Terach (vi
ho dato i nomi secondo la pit comune traduzione di Genesi della
CEL per noi italiani; i nomi sono leggermente diversi in Lc 3,34-38,
inoltre alcuni nomi sono omessi), infine i nomi dei tre patriarchi,

Abramo, Isacco, Giacobbe. Nella zona inferiore, invece, la
45



discendenza di Giacobbe con i suoi 12 figli (Gen 35,23-26: Ruben,
Simeone, Levi, Giuda, Zabulon, Issacar, Dan, Gad, Aser, Neftali,
Giuseppe, Beniamino) ed altri antenati.

Notiamo almeno una particolarita, che ci ricorda che siamo in
Oriente: ¢ Adamo e non Eva/Maria a schiacciare con il suo piede
il serpente, avendo in mano [’albero della vita. Nella versione greca
dei LXX non c’¢ il famoso pronome “illa” della versione di
Girolamo, la Vulgata — “lei ti schiaccera la testa” — che ha portato la
tradizione latina a leggere in Gen 3, la profezia di Maria. E la stirpe
di Adamo a cui viene annunziata la vittoria sul male (ma certo essa si
compira solo in Maria e nel suo Figlio Unigenito!) ed ¢ cosi Adamo
a lottare con il serpente.

Nell’altra cupola, all’altro estremo dell’endonartece, vediamo invece
la discendenza regale di Gesu. Al centro la Madre di Dio, con il suo
Bambino e, nella zona superiore, i re della casa di Davide, da Davide
a Salatiel (Mt 1,6-12) fino alla distruzione di Gerusalemme: Davide,
Salomone, Roboamo, Abia, Asaf, Giosafat, Ioram, Ozia, loatam,
Acaz, Ezechia, Manasse, Amos, Giosia, leconia, Salatiel. Nella zona
inferiore sono invece rappresentati coloro che hanno profetizzato e
prefigurato I’Incarnazione: Melchisedek, Mos¢, Aronne e Cur,
Giosu¢, Samuele, Anania, Azaria e Misaele, Daniele, Giobbe.

Partendo proprio da questa cupola, possiamo ora seguire nei mosaici
delle diverse campate, la storia di Maria:
e l'angelo annuncia ad Anna la nascita, mentre Gioacchino
prega solitario (prima campata, lunetta frontale)
e l'abbraccio di Gioacchino ed Anna (sottarco fra la prima ¢ la
seconda campata)
e la nascita di Maria (seconda campata, lunetta frontale) e, nel
sottarco successivo, i primi passi della Vergine Bambina
e Gioacchino ed Anna abbracciano la Vergine e Maria viene
benedetta dai sacerdoti (cupola della seconda campata)
e Maria ¢ introdotta nel Tempio per servire il Signore (cupola
della campata centrale)
e Maria riceve nel Tempio il filo rosso da filare (lunetta della
campata centrale)
e il sacerdote prega prima di assegnare le dodici verghe (nel
sottarco fra la campata centrale e la seconda campata)

46



e Maria ¢ affidata a Giuseppe (lunetta verso I’esterno della
seconda campata)

e Giuseppe conduce Maria in casa propria (nel sottarco, verso
I’esterno, fra la prima e la seconda campata)

e annunciazione a Maria al pozzo e poi in casa

e Giuseppe, alla notizia del concepimento, abbandona Maria
(lunetta verso 1’esterno della prima campata)

Molti episodi sono conosciutissimi anche in Occidente, poiché
risalgono a ai vangeli apocrifi. L’antichita rifiutava i vangeli apocrifi
che erano eretici, come quelli gnostici, ma faceva uso, anche se solo
nell’iconografia e mai nella lettura liturgica, degli altri apocrifi che
raccontavano in forma narrativa le vicende meravigliose
dell’infanzia di Maria e Gesu, arricchendole di aneddoti
miracolistici.

Viene qui descritta innanzitutto la vicenda dei genitori di Maria,
Gioacchino ed Anna, la loro sterilita e la loro preghiera per avere un
figlio — anche nella Cappella degli Scrovegni di Giotto, a Padova,
abbiamo la stessa sequenza narrativa. Segue poi la nascita miracolosa
e la vita di Maria bambina nel Tempio e, poi, la storia del
matrimonio della Vergine con I’episodio del sorteggio delle verghe
che portera alla designazione di Giuseppe.

Alcuni episodi sono caratteristici della tradizione bizantina come la
prima annunciazione a Maria, che avviene al pozzo di Nazareth — la
tradizione ortodossa divide in due momenti 1’annunciazione,
immaginando un primo incontro con l’angelo alla fontana del
villaggio ed un secondo nella casa della Madonna.

E tipicamente bizantinala presenza dei primi quattro figli di
Giuseppe, nati da un suo primo matrimonio, conclusosi con la morte
della moglie e la vedovanza di Giuseppe. E questa la spiegazione
orientale ai brani evangelici che fanno riferimento ai fratelli di Gesu.
La tradizione latina privilegia, invece, [D’interpretazione
dell’espressione “fratelli” come semplice designazione dei parenti
prossimi di Gesu, come ¢ usuale in molti passi dell’Antico
Testamento (ad esempio, Lot, nipote di Abramo, ¢ chiamato
“fratello”). Entrambe le tradizioni fanno cosi salva, con due diverse
possibili ricostruzioni, la filiazione unigenita di Maria, affermata
dalla fede cristiana.

47



Se ci si sposta a destra, si puo entrare nel Parekklesion (“cappella a
fianco della chiesa”), costruzione che ¢ stata certamente rinnovata da
Teodoro Metochites. Egli deve aver effettivamente pensato al
Parekklesion come luogo della propria sepoltura che deve aver avuto
luogo qui. Ma non dobbiamo dimenticare che la Chiesa, che
preesisteva a Teodoro, era nota come custode delle reliquie di grandi
santi che erano qui venerati.

La tradizione vuole, infatti, che il monastero di San Salvatore in
Chora sia stato il rifugio ed il luogo di accoglienza dei monaci della
regione palestinese che venivano a Costantinopoli, da quando, per
primo, vi fu ospitato San Saba (439-532), il fondatore di Mar Saba
nel deserto di Giuda. San Salvatore in Chora divenne poi uno dei
punti di riferimento dei sostenitori delle icone, durante la crisi
iconoclasta, quando vi fu confinato il Patriarca Germano I (715-
730) ed, un secolo dopo, quando si trasferirono qui gli iconoduli
(coloro che veneravano le immagini ed erano contrari
all’iconoclastia)  palestinesi Michele Sincello ed 1 suoi
discepoli, Teofane e Teodoro “hoi Graptoi” (cio¢ “gli iscritti”, per
via dei dodici trimetri ingiuriosi, composti di pugno dall’Imperatore
Teofilo da essi sbugiardato in una disputa dottrinale, che erano stati
marchiati a fuoco sulla loro fronte). Le reliquie di S. Teofane
Graptos qui custodite furono preda dei crociati,
dopo il 1204, e se ne persero le tracce.
Tutta I’iconografia del Parekklesion, pensato
come luogo di sepoltura dei santi e dello
stesso Teodoro Metochites, ci parla di
resurrezione e vita eterna. Nell’abside
vediamo la discesa di Gesu agli Inferi,
,\J secondo la tipica rappresentazione bizantina.
~~+ | Aperte e calpestate le porte degli inferi che
s ’}ﬁ impedivano la resurrezione e gettate via le
chiavi con le quali i morti erano imprigionati,
legato ¢ gettato a terra ormai impotente il Maligno, Cristo puo
prendere per mano Adamo ed Eva — e con essi tutti i morti — e
condurli alla resurrezione. Tutti gli uomini delle generazioni
precedenti sono rappresentati: santi, re, profeti, con in testa, a
sinistra, Giovanni Battista ed, a destra, Abele, il primo dei morti
nella storia biblica.

48



Subito vicino vediamo le raffigurazioni degli episodi evangelici che
prefigurano la resurrezione finale: la resurrezione della figlia di
Giairo e la resurrezione di Lazzaro.

Sotto la discesa agli Inferi di Cristo nell’abside, i santi fanno corona:
troviamo le splendide figure di 6 padri della Chiesa: S. Atanasio, S.
Giovanni Crisostomo, S. Basilio, S. Gregorio il Teologo (Gregorio di
Nazianzo), S. Cirillo d’Alessandria (colui che preparo il Concilio di
Efeso e spalanco cosi anche le successive affermazioni di Calcedonia
affermando la Theotokos e I'unita secondo 1’ipostasi); 1’ultimo a
sinistra, che non ¢ possibile identificare con certezza, dovrebbe
essere S. Nicola.

Se si fa qualche passo indietro si possono vedere nella volta gli
affreschi dedicati al Giudizio universale, che completano quello
dell’anastasis. E’ il tempo della storia che finisce — vediamo il cielo
che viene arrotolato, secondo il testo di Ap 6,14: «Il cielo si ritird
come un volume che si arrotola e tutti i monti e le isole furono
smossi dal loro posto». Il tempo, come dice S. Paolo, ha ormai
“ammainato le vele”, ¢ giunto in porto, ha raggiunto la sua meta
finale e scompare per lasciare il posto all’eternita. Vediamo, nei
pennacchi, il mendicante Lazzaro nel grembo di Abramo e ['uomo
ricco (“epulone”) tra le fiamme dell’inferno. Nella lunetta di sinistra
si vedono i beati che entrano in paradiso. Un serafino ¢ vicino alla
porta del Paradiso per custodirla e, attraverso di essa, primo dopo il
Cristo, ¢ gia passato il “buon ladrone”, mezzo nudo, con la sua croce
in spalla. Al centro della volta, verso 1’abside, il Cristo in trono ed, in
basso, il trono dell’Etimasia, con gli strumenti della passione. A
destra, i dannati che si dirigono verso I’inferno. Nei pennacchi verso
I’uscita, si vedono la terra ed il mare che restituiscono 1 morti —
affresco molto rovinato — e, dall’altro lato, un anima protetta da un
angelo.

La campata con la cupola ¢ tutta dedicata a Maria. La vediamo in
gloria con il Bambino, insieme agli angeli nella cupola. Sotto di lei,
negli spicchi, sono affrescati quattro innografi, cio¢ quattro padri che
hanno composto inni sacri: S. Teofane Grapto, del quale abbiamo gia
parlato, S. Cosma il Melode (sec. VIII), S. Giovanni Damasceno,
anche lui di Mar Saba, come S. Saba, S. Giuseppe 1’Innografo (sec.
1X).

49



Nelle lunette sono narrati episodi dell’Antico Testamento che sono
visti come prefigurazioni di Maria e della futura venuta del Cristo:
Giacobbe in lotta con I’angelo e I’episodio della scala che tocca il
cielo. Si vedono, in cima alla scala, Maria con il Bambino. E con lei
che cielo e terra si toccano.

A fianco, Mos¢ dinanzi al roveto ardente, immagine della verginita e
della maternita divina di Maria: si vede Maria ed il bambino
all’interno del roveto.

Altre immagini si riferiscono all’arca dell’alleanza, vista anch’essa
come prefigurazione della vera arca dell’alleanza, che ¢ Maria che
porta in sé il Figlio di Dio. Altre ancora al Tempio di Gerusalemme —
vediamo Aronne ed i suoi figli e I’angelo che assicura ad Isaia che
Gerusalemme sara protetta da Dio.

Possiamo concludere, citando alcune parole di S. Cirillo
d’Alessandria, che abbiamo visto raffigurato nell’abside del
Parekklesion e che canta Maria proprio con i termini caratteristici di
questa chiesa, “dimora dell’incontenibile”:

«Ti saluto, Maria,
tempio che accoglie;
Ti saluto, Maria,
tesoro della terra, ti
saluto, Maria,
colomba immacolata;
Ti saluto, Maria,
lampada che non si
spegne; da te infatti ¢
nato il sole di
giustizia.

Ti saluto, Maria,
dimora dell’Incontenibile che hai accolto ['unigenito Verbo Dio, che
hai fatto germogliare, senza aratro e senza seme, la spiga che non
marciscey.

alitek

50



Istanbul — Costantinopoli

Il Gran Bazar

~Spezie, libri antichi, incisioni, tappeti,
oggetti in rame, gioielli, cristallerie,
mosaici, si trova di tutto a Istanbul e si puo
comprare di tutto a condizione di trovare il
bazar giusto, il mercato adatto!

=1 piu famoso di tutti ¢ senza dubbio il Gran
1 lIBazar, che rappresenta da solo un intero
quartiere, alle porte del ponte di Galata. E
#8lun vero ¢ proprio dedalo di strade
@8 traboccante di  bottegucce colorate, un
labirinto animato da un'attivita febbrile, &
ci0 che rimane dei caravanserragli antichi.
E anche il piti grande mercato coperto del
mondo, con le sue stradine coperte di volte dipinte da cui traboccano
mercanzie, una piu esotica dell'altra. Il Gran Bazar fu creato dal
sultano Mehmet II, nel 1453, restaurato piu volte, conta oggi
numerose entrate. Le piu pratiche sono la porta di Carsikapi, vicino
alla fermata del tram di Beyazi, o quella di Nuruosmanyie, vicina
alla moschea con lo stesso nome. Niente panico, ¢ impossibile
perdersi nel Gran Bazar di Istanbul: si ritrova sempre 1'uscita, grazie
a un mercante, un cliente o... un cartello indicatore! Dei caffé
calorosi permettono di ristorarsi, quello di Sark Kahvesi per esempio
¢ molto attraente in quanto ¢ frequentato dai mercanti del bazar.
Colore locale garantito! Un buon indirizzo per una pausa: 'Havuzlu

51



Lokanta, Gani Aelebi Sok 3, ornato nel centro da una fontana
ottomana. Nel menu, zuppe, spiedini di montone e carni alla griglia.

Per le antichita di valore, bisogna recarsi nel cuore del Bazar, all’l¢
Bedesten. Per fare eseguire un gioiello su ordinazione, Han de
Zincirli ¢ certamente il migliore indirizzo del Gran Bazar. Quanto
agli appassionati di tappeti e kilim, troveranno la loro felicita nelle
bottegucce di Halicilar Carsisi Cad. Buono a sapersi: conviene
contrattare, perché i mercanti hanno l'abitudine di maggiorare di un
buon terzo il prezzo reale della loro merce!

I libri antichi si scovano su Cadircilar Caddesi, i vestiti di pelle o di
jeans sono raggruppati nella parte nord ovest del Gran Bazar, tra
Yorgancilar Cad e Fesciler Cad.

Gran Bazar di Istanbul: Carsipaki Cad, dal lunedi al sabato, dalle 9
alle 19.

Oltre il Gran Bazar, Istanbul conta
numerosi mercati permanenti o
periodici. Il mercato delle pulci di
Ortakdy, per esempio, si svolge
tutte le domeniche, vi si trovano
deisouvenir a tutti i1 prezzi.f
Quanto al mercato del mercoledi,|
si tiene vicino alla Moschea dit
Fatih (Macar Kardesler Cad),g44

frutta e verdura, prodotti freschi,

affiancano semenze, bulbi e semi, ma anche attrezzi di ogni tipo.

Per le spezie, erbe aromatiche..., conviene andare al Bazar egiziano,
in Cami Meydani Sok (dal lunedi al sabato, 8-19). Quanto al Bazar
della Cavalleria, si tiene in antiche scuderie vicino alla Moschea Blu,
vi si trovano dei tappeti, dell’artigianato e dei gioielli. 1 turisti
poliglotti troveranno di che soddisfare la loro passione "cartivora" al
Bazar dei Libri, Sahaflar Carsisi Sok, un luogo dedicato ai libri dal
tempo lontano di Bisanzio! Si trovano tutte le lingue in pubblicazioni
recenti o antiche, guide turistiche, enciclopedie, vecchie riviste...
(tutti i giorni, dalle 8 alle 15)

52



O T~
SECONDO GIORNO

Sabato 5 ottobre 2013

ISTANBUL

Twchua -

Programma giornata

Pensione completa. Chiesa, ora Museo, di Santa Sofia, voluto da
Giustiniano, forse il piu grande Imperatore della citta (527-565). Ma
prima di arrivare a Santa Sofia visitiamo la Moschea Blu famosa
per i sei minareti e le maioliche blu. Espressione somma dell’'impero
cristiano sognato da Giustiniano ¢ la basilica di Santa Sofia, che
ricostrul dopo [’incendio del 532.

1l palazzo di TOPKAPI, [’antica residenza dei sultani ottomani oggi
trasformato in museo, consiste di quattro cortili. In prima cortile c’é
la chiesa di Santa Irene dove ci celebro il Il concilio ecumenico
(381), una delle chiese piu antiche, trattata da un tempio pagano, e
rifatta da Giustiniano, dedicata alla Divina Pace. Secoli di storia nei
cortili sono in esposizione in varie sale da dove si osserva il mondo
occidentale ed orientale. Le sale di porcellane, argenti, le armi, i
vestiti dei sultani e le reliquie sacre musulmane sono i testimoni di
un periodo fugace. E’ certo che la sala del TESORO ¢ la sala piu
visitata con il famoso diamante e il pugnale. Insieme con queste
pietre preziose che possono ingannare qualsiasi occhio con la luce
che riflettono, c’e una reliquia sacra per la fede cristiana: le ossa di

Giovanni Battista. Visita dell’ Ippodromo di Costantinopoli.
53



O T~

Istanbul-Costantinopoli

Chiesa di Santa Sofia.
1l II ed il III concilio di Costantinopoli.

o
¥

: _.‘ i&\fé AH

Santa Sof';a

) "\'
W

La chiesa della Santa Sofia ¢ D’edificio piu bello di Istanbul.
Innanzitutto una breve spiegazione del nome stesso. Come per la
Chiesa della Santa Irene, della Santa Pace — e non di Santa Irene! —
cosi qui la corretta traduzione ¢: Chiesa della Divina Sapienza,
della Santa Sofia. E non di Santa Sofia! La Santa Sofia, la Santa
Sapienza divina ¢ il Verbo, il Logos incarnato, ¢ Gesu! Santa Sofia ¢
una Chiesa dedicata a Gesu in quanto Sapienza di Dio. Nella
sua Storia ecclesiastica Socrate scrive che la Grande Chiesa di
Costantinopoli ¢ dedicata a Cristo chiamato, “sulla scorta di
Salomone, Sapienza di Dio”. Ecco la lettura cristiana dell’Antico
Testamento e 1’unita delle Scritture che ci appare e ci rivela 1’unita
del progetto divino! Quando Salomone — a lui la tradizione
attribuisce 1 piu tardivi libri sapienziali della Bibbia — ci parla
dell’esistenza della “sapienza”, di “Colei che giocava con Dio prima
della creazione del mondo”, di “Colei che deve essere amata e
cercata al di sopra di ogni bene terreno e della stessa salute e
bellezza”, il grande re sapiente profetizzava ed annunciava, secondo
il sensus plenior delle Scritture, la realta del Figlio di Dio da sempre
presente accanto al Padre. La “sapienza” ¢ cosi la pre-figurazione di
Colui “per mezzo del quale tutto cio che esiste ¢ stato fatto” (Gv 1).

54



Anche se talvolta troviamo [’attribuzione della fondazione di questa
chiesa allo stesso Costantino, dagli studi recenti appare chiaramente
che la chiesa fu voluta e poi consacrata nel 360 da suo
figlio Costanzo II. Quasi nulla sappiamo della sua architettura
originaria. Sappiamo pero che la Chiesa fu data alle fiamme
e distrutta nel 404, quando una rivolta popolare fu scatenata dagli
ambienti di corte contro il patriarca S. Giovanni Crisostomo che,
invece, era amatissimo dal popolo. Giovanni — che sara poi detto
Crisostomo, cio¢ “bocca d’oro”, per la bellezza della sua
predicazione — arrivo a Bisanzio da Antiochia, dove era vescovo, alla
morte del patriarca di Costantinopoli, convocato dalla Corte
imperiale senza che gli fosse comunicato il motivo: era stato
designato per essere patriarca. Giunto alle porte della capitale, ebbe
la comunicazione della decisione: era ormai troppo tardi per tornare
indietro e fu costretto ad accettare. Fu consacrato vescovo nel 398.
La sua predicazione, perod, che censurava i costumi della Corte
stessa, del clero, dei monaci, provocd amori ed odi crescenti, fino al
punto che cadde in disgrazia presso la stessa imperatrice Eudossia,
presso le Dame di Corte e parte degli ambienti monastici e clericali,
pur essendo amatissimo da parte del popolo. Venne deposto. Venne
pero poi riammesso alla carica patriarcale. Ma, nella notte di Pasqua
del 404, la folla, spinta segretamente dai suoi nemici, invase le
Chiese e le profano — e, appunto, venne data alla fiamme la Chiesa
della Santa Sofia. L’imperatore decise allora 1’esilio del Crisostomo.

L’esilio durera tre anni ¢ Giovanni sara spinto sempre piu lontano da
Costantinopoli, prima a Cucusa, in Armenia, poi a Pityus sul Mar
Nero, poi verso Comana, nella Colchide — e durante quest’ultimo
viaggio morird, stremato dalla fatica. Gli saranno di conforto solo le
lettere che scambiera con gli amici: ci sono rimaste le Lettere ad
Olimpiade, “diaconessa” di Costantinopoli, che aveva parteggiato
per lui, la Lettera dall esilio e la Lettera sulla Provvidenza divina.

L’imperatore Teodosio II ricostrui allora Santa Sofia, ma anche
questa seconda costruzione fu distrutta nella rivolta detta di “Nike”,
scoppiata nel 532, nel quinto anno dell’imperatore Giustiniano, della
quale abbiamo gia parlato. Alcuni resti di questa costruzione
teodosiana sono tuttora visibili, dinanzi all’attuale ingresso della
Chiesa. Potete vedere la trabeazione del portico di questa “seconda”

55



Santa Sofia, con i bassorilievi dei 12 apostoli, rappresentati da
altrettante pecorelle — e simbolo della Chiesa intera.

L’attuale S. Sofia ¢ allora la terza
costruzione, che Giustiniano fece erigere
sulle precedenti, ma, questa volta, con un
impianto architettonico unico al mondo:
una navata sulla quale insiste la cupola.
La costruzione ¢ talmente ardita che fu
necessario pit volte porre mano alla
cupola per i crolli successivi di parte di
essa. Ma ¢ veramente una meraviglia.

Proprio sotto Giustiniano, in una sala
annessa alla Chiesa della Santa Sofia, si
celebro i1 V concilio ecumenico,
detto secondo concilio di Costantinopoli, nel 553, il quinto concilio
ecumenico. Il Concilio nacque dal desidero di fare un passo di
conciliazione verso 1 monofisiti, che si erano separati con
Calcedonia. Nel corso del secondo concilio di Costantinopoli
vennero condannate le dottrine di tre autori gia morti, Teodoro di
Mopsuestia, Teodoreto di Ciro e Iba di Edessa — appartenevano tutti
alla cosiddetta “scuola di Antiochia” — che erano ritenuti gli ispiratori
delle posizioni eretiche di Nestorio, contro le quali si era levato
Eutiche, condannato a sua volta. Le posizioni da rifiutare, essendo
legate a tre autori, vennero chiamate allora i “Tre Capitoli”. Papa
Vigilio fu fatto venire da Roma e, dopo lunghe esitazioni, firmo
anch’egli la condanna dei Tre Capitoli.

Ma, soprattutto, le Dichiarazioni conciliari insistettero sulla linea di
Calcedonia, sull’unita dell’unica persona divina di Cristo, pur nelle
sue due nature: e, nuovamente, nel dogma cristiano ¢ veramente
espressa la meraviglia della fede. E 1’unica persona divina, ¢ I"unico
Figlio di Dio, che, nella carne umana, ha sofferto la croce. Non c’¢
un secondo soggetto, una seconda persona che avrebbe sofferto
nell’umanita, lasciando fuori la persona stessa del Figlio o
sostituendosi ad essa nel momento della passione! “Unus de
Trinitate passus”, ¢ la formula di Costantinopoli II. Si vuole evitare
ogni rischio che si pensi a due persone in Gesu: ¢’¢ un’unica persona
in due nature. La natura umana di Cristo non ¢ un’altra persona che

sta a fianco della persona divina, ma c’¢ un’unica persona in Cristo.
56



Meglio: Cristo ¢ un’unica persona. Questa ¢ la fede cristiana.
Leggiamo allora alcune delle definizioni del Concilio:

1Il. Se qualcuno afferma che il Verbo di Dio che opera miracoli non
e lo stesso Cristo che ha sofferto, o anche che il Dio Verbo si é unito
col Cristo nato dalla donna, o che egli é in lui come uno in un altro,
e non confessa invece, un solo e medesimo signore nostro Gesu
Cristo, Verbo di Dio, che si e incarnato e fatto uomo, al quale
appartengono sia le meraviglie che le sofferenze che
volontariamente ha sopportato nella sua carne, costui sia anatema.
1V. Se qualcuno dice che l'unione del Verbo di Dio con l'uvomo ¢
avvenuta solo nell'ordine della grazia, o in quello dell'operazione, o
in quello dell'uguaglianza di onore, o nell'ordine dell'autorita, o
della relazione, o dell'affetto, o della virtu; o anche secondo il
beneplacito, quasi che il Verbo di Dio si sia compiaciuto dell'uomo,
perché lo aveva ben giudicato, come asserisce il pazzo Teodoro;
ovvero secondo l'omonimia per cui i Nestoriani, chiamando il Dio
Verbo col nome di Gesu e di Cristo, e poi, separatamente, ['uomo,
"Cristo e Figlio", parlano evidentemente di due persone, anche se
fingono di ammettere una sola persona e un solo Cristo, solo di
nome, e secondo l'onore, e la dignita e ['adorazione; egli non
ammette, invece, che ['unione del Verbo di Dio con la carne animata
da anima razionale e intelligente, sia avvenuta per composizione,
cioe secondo l'ipostasi, come hanno insegnato i santi padri; e quindi
nega una sola persona in lui, e cioé il Signore Gesu Cristo, uno della
santa Trinita, costui sia scomunicato. Poiché, infatti, l'unita si puo
concepire in diversi modi, gli uni, seguendo ['empieta di Apollinare e
di Eutiche, e ammettendo l'annullamento degli elementi che formano
l'unita, parlano di un'unione per confusione; gli altri, seguendo le
idee di Teodoro e di Nestorio, si compiacciono della separazione, e
parlano di una unione di relazione. La santa chiesa di Dio,
rigettando l'empieta dell'una e dell'altra eresia, confessa ['unione di
Dio Verbo con la carne secondo la composizione, ossia secondo
l'ipostasi. Questa unione secondo la composizione nel mistero di
Cristo, salvaguarda dalla confusione degli elementi che concorrono
all'unita, ma non ammette la loro divisione.

Purtroppo il Concilio non riusci lo stesso a ricucire lo strappo che a
Calcedonia si era verificato con i cristiani dell’Egitto, della Siria,
dell’Armenia, cio¢ con i cosiddetti monofisiti (abbiamo gia visto,
parlando di Calcedonia, come le recenti dichiarazioni cristologiche

firmate da Paolo VI e Giovanni Paolo II con i patriarchi di queste
57



chiese abbiano condotto, invece, oggi alla certezza che la fede in
Cristo ¢ comune e che non c’¢ alcuna differenza teologica in questo
campo fra i cattolici ed i cristiani di quelle chiese, perché veramente
anche per loro Cristo ¢ vero Dio e vero uomo, nell’unita della sua
persona divina).

3 B | et lﬂl« r"i
68 | HeaE 68

Santa Sofia — Sezione

E’ pure importante accennare anche al VI concilio ecumenico,
il terzo Concilio di Costantinopoli, che si svolse qui vicino, nella
sala a cupola (detta appunto “trullos”) del Palazzo imperiale o
Palazzo Magnaura. E per questo che il concilio viene anche chiamato
“Concilio trulliano”. Essendo stato distrutto il Palazzo dai Turchi,
dopo la caduta di Costantinopoli, non possiamo localizzare con
certezza dove si trovasse questa sala, ma certo era nell’area che ¢ qui
intorno a noi.

Il terzo concilio di Costantinopoli ¢ il Concilio che vide trionfatrice
la posizione che era stata di Martino I, di cui gia abbiamo parlato
all’lppodromo. Per affermare la presenza in Cristo, oltre della
volonta divina, anche della piena volonta umana, fu deportato e mori
di stenti in esilio, come abbiamo visto.

Vediamo meglio la riflessione teologica che portd a questo concilio.
La questione del rapporto fra la divinita e I’'umanita in Cristo ¢ cosi
importante che anche questo sesto concilio ecumenico torna, da un
nuovo punto di vista — quello della “volonta” - sulla stessa questione:
la divinita e I'umanita di Cristo. Ma non é questa la questione
decisiva della vita dell’'uomo? Quale rapporto c¢’¢ fra il tempo e
P’eterno, fra Dio e I'uomo, fra il Salvatore e la nostra vicenda
umana? La chiesa sa — ed i Concili lo testimoniano — che i rapporti
fra il tempo e I’eternita, fra il peccato e la salvezza, non si giocano
in teorie filosofiche, ma nella vicenda personale

58



dell’Incarnazione, della Croce e della Resurrezione del Signore. E
in Cristo la chiave di volta di tutta la vita!

Dunque il problema della “volonta” in Cristo. La corrente
monofisita affermava ora - siamo nel VII secolo - che nella
persona di Cristo non c’era stata una volonta umana. In Lui era
Dio a volere e 'umanita di Gesu era una umanita senza volonta.
L’argomento che essi portavano nasceva ancora una volta dal
desiderio di differenziarsi dalle posizioni di Nestorio: se Cristo
avesse “voluto” come uomo, se avesse avuto una ‘“volonta umana”,
ci sarebbero state in Lui — dicevano - come due persone, come due
vite parallele, senza contatto, simultanee, ma indipendenti. In Cristo,
allora, solo Dio voleva. I difensori di queste posizioni vennero
chiamati “monoenergeti” (coloro che affermavano “una sola attivita”
in Cristo) e successivamente, negli sviluppi della disputa, “monoteliti
(coloro che sostenevano esserci in Cristo “una sola volonta”)

I Padri del III Concilio di Costantinopoli si riunirono allora negli
anni 680-681 — il Concilio fu convocato dall’imperatore Costantino
IV, ma sulla linea proposta gia da Martino I e poi dal Papa S.
Agatone — e scrissero questa Dichiarazione conciliare:

“Predichiamo, in Cristo, due volonta naturali e due operazioni
naturali,  indivisibilmente, —immutabilmente, inseparabilmente,
inconfusamente, secondo l'insegnamento dei santi padri. Due
volonta naturali che non sono in contrasto fra loro (non sia mai
detto!), come dicono gli empi eretici, ma tali che la volonta umana
segua, senza opposizione o riluttanza, o meglio, sia sottoposta alla
sua volonta divina e onnipotente. Era necessario, infatti, che la
volonta della carne fosse mossa e sottomessa al volere divino,
secondo il sapientissimo Atanasio. Come, infatti, la sua carne si dice
ed e carne del Verbo di Dio, cosi la naturale volonta della carne si
dice ed ¢ volonta propria del Verbo di Dio, secondo quanto egli
stesso dice: Sono disceso dal cielo non per fare la mia volonta, ma la
volonta del Padre che mi ha mandato, intendendo per propria
volonta quella della carne, poiché anche la carne divenne sua
propria: come, infatti la sua santissima, immacolata e animata
carne, sebbene deificata, non fu distrutta, ma rimase nel proprio
stato e nel proprio modo d'essere, cosi la sua volonta umana, anche
se deificata, non fu annullata, ma piuttosto salvata, secondo quanto

Gregorio, divinamente ispirato, dice: "Quel volere, che noi
59



riscontriamo nel Salvatore, non e contrario a Dio, ma anzi ¢é
trasformato completamente in Dio"...

Ammettiamo, inoltre, nello stesso signore nostro Gesu Cristo, nostro
vero Dio, due naturali operazioni, senza divisioni di sorta, senza
mutazioni, separazioni, confusioni; e cioe: un'operazione divina e
un'operazione umana’’.

I Padri del Costantinopolitano III affermarono cosi che se Cristo non
avesse avuto una volonta umana non sarebbe stato vero uomo, non
sarebbe stato della nostra stessa natura umana. In maniera molto
chiara — ¢ bella — il Catechismo della Chiesa Cattolica cosi sintetizza
I’affermazione del Concilio: “Cristo ha due volonta e due operazioni,
divine ed umane, non opposte, ma cooperanti, in modo che il Verbo
fatto carne ha umanamente voluto, in obbedienza al Padre, tutto
cio che ha divinamente deciso con il Padre e con lo Spirito Santo
per la nostra salvezza. La volonta umana di Cristo segue, senza
opposizione o riluttanza, o meglio, é sottoposta alla sua volonta
divina ed onnipotente”.

Non solo non c¢’¢ opposizione, ma la realta meravigliosa
dell’Incarnazione ¢ che Cristo desideri umanamente quella che &
la volonta di Dio; la bellezza del cristianesimo ¢ proprio che il
Cristo umanamente “faccia tutto cid che ha visto fare al Padre”!

Si apre qui anche il vertiginoso cammino della sequela cristiana, la
convinzione radicata nella fede che ¢ bene seguire la sua volonta, che
“in sua voluntade ¢ nostra pace” (come scrisse Dante). Ma questa via
ci ¢ aperta perché in Cristo pienamente la volonta umana si ¢ piegata
con gioia e fiducia a quella divina. Ci tornano in mente le parole
della lettera agli Ebrei che non ci stancheremo mai di meditare:
“Imparo 1’obbedienza dalle cose che pati” (Eb 5,8).

Cosi anche il III Concilio di Costantinopoli ci mette dinanzi al
mistero; non per decisione umana la volonta divina e quella umana si
accordano, anzi 1’'uomo non riesce neppure a pensare questo, balbetta
dinanzi a questo! Il cristiano si accorge, pero, dinanzi a questo
mistero che ben poca cosa sarebbe stata una salvezza compiuta da
Dio abrogando la volonta umana. Se, nella condizione di peccato, la
volonta umana e quella divina si oppongono e confliggono - I’'uomo
nel peccato sospetta della volonta di Dio, come vediamo nel peccato

di origine - nel dono dell’Incarnazione 'umanita non ha piu alcuna
60



riluttanza, anzi ama che la volonta divina divenga forma della
volonta umana. Il destino della volonta umana si manifesta allora
essere proprio quello della fiducia piena nella volonta divina.

Se vogliamo, a questo punto, riassumere i primi sette concili
ecumenici possiamo dire:

I Concilio, Nicea, 325: Cristo € della stessa sostanza del
Padre, cio¢ ¢ Dio.

IT Concilio, Costantinopolitano I, 381: lo Spirito Santo ¢
Dio; unica ¢ la sostanza (ousia) del Padre, del Figlio e dello
Spirito; il Padre, il Figlio e lo Spirito sono tre persone
(ipostasi) nell'unita della Trinita.

III Concilio, Efeso, 431; Maria non ¢ solo la Madre di Gesu,
¢ anche la Madre di Dio, perché il Cristo ¢ vero Dio e vero
uomo.

IV Concilio, Calcedonia, 451: Cristo ¢ una sola persona
divina sussistente, in due nature, quella divina e quella
umana; le due nature sono senza confusione, senza
mutazioni, non divisibili, non separabili.

V Concilio, Costantinopolitano II, 553: in Cristo ¢’ una sola
persona divina.

VI Concilio, Costantipolitano III, 680-681: in Cristo ci sono
due volonta, quella divina e quella umana, in una armonia
perfetta.

VII Concilio, Nicea II, 787: non solo ¢ possibile
rappresentare Dio nelle icone, ma ¢ obbligatorio farlo,
perché la negazione delle immagini equivarrebbe alla
negazione dell’Incarnazione.

Ritorneremo successivamente alla storia della Chiesa della Divina
Sapienza, commentando i mosaici che si sono conservati all’interno.

61



Istanbul-Costantinopoli

Chiesa di Santa Sofia: I mosaici

& i hﬁ.

CHG Sl i
Giovanni II e sua moglie Piroska. Mosaico all'interno di Santa Sofia

Solo alcune parole sui mosaici che si possono ammirare nelle chiese
che visiteremo. I crolli hanno fatto la loro parte nel deterioramento
delle immagini, ma, come vedremo a San Salvatore in Chora,
parlando del patrimonio bizantino di Costantinopoli, c’¢ stato un
sistematico lavoro teso a far sparire le immagini, nella conversione
delle Chiese in moschee, per il rifiuto delle immagini nella tradizione
islamica. Ma torneremo a parlarne a San Salvatore. Qui ricordiamo
solo che il sultano Mehmed II (Maometto II) entrando il 29 maggio
1453 in Santa Sofia, fece subito recitare in essa la preghiera islamica
“Non esiste altro Dio all’infuori di Allah e Maometto ¢ il suo
profeta” e trasformo cosi — ipso facto - la Chiesa in una moschea. Da
quel momento in poi Santa Sofia sara la moschea Aya Sofya.
Differentemente si era comportato il sultano Omar, quando aveva
voluto pregare, appena conquistata Gerusalemme nel 614, al di fuori
del Santo Sepolcro, conservandogli cosi la dignita di Chiesa.
Secondo la tradizione disse: “Se avessi pregato nella Chiesa, essa
sarebbe stata persa per voi, poiché i credenti I’avrebbero presa
dicendo: Qui ha pregato Omar”. La Turchia laica di Atatlirk decise
poi di trasformare la moschea Aya Sofya in Museo, rendendo oggi
impossibile qualsiasi preghiera - sia essa islamica che cristiana — al
suo interno.

Ma vediamo ora cid che qui si ¢ salvato della decorazione musiva

che, un tempo, ricopriva interamente tutte le pareti (possiamo averne
una immagine pensando a S. Marco a Venezia, per intuire con quale

62


http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia

splendore doveva presentarsi I’interno della Chiesa, prima della
conquista turca).

Entriamo per la Porta Imperiale, la porta per la quale entravano gli
imperatori. Potete vedere il superstite mosaico nella lunetta. Al
centro sta il Cristo Pantocratore (cio¢ onnipotente, “che tutto
comanda”) con la mano benedicente e, nell’altra, il libro aperto con
I’iscrizione: “Pace a voi. lo sono la luce del mondo”. Al suo fianco la
Vergine e 1I’Angelo, cio¢ I’Annunciazione che ¢ la porta della
salvezza. Attraverso |’Incarnazione, come attraverso una porta, noi
veniamo introdotti nel “mistero” di Dio.

3

Mosaico raffigurante Costantino IX e sua moglie Zoe ai lati di Cristo Pantocratore

Cosi, gida questa immagine ci introduce alla Divina Sapienza, a
Cristo. Egli, luce da luce, vera luce divina, governa 1’universo,
essendo sia la sapienza attraverso la quale tutto ¢ stato creato (“tutto
¢ stato creato per mezzo di Lui e senza di Lui niente ¢ stato fatto di
tutto cio che esiste”, Prologo di Giovanni), sia il mistero infine
rivelato che, nel sacrifico della croce, ha salvato I’universo, destinato
altrimenti a perdizione.

Ai piedi del Cristo sta in atteggiamento di adorazione I’imperatore
Leone VI (886-912), detto Leone il Saggio. Di Leone VI,
grandissimo imperatore, si ¢ impadronita la leggenda che ne ha fatto,
gia vivente, un profeta, un mago, un astrologo, tanto vasta era la sua
preparazione e I’influenza della sua personalita. Sono famosi i suoi
testi giuridici, che continuano la tradizione di grande attenzione al
diritto inaugurata da Giustiniano: la Basilika e le Novellae, testi che
faranno scuola nei secoli successivi. Con lui 'impero bizantino si
accentro ancora piu nella persona dell’imperatore, protettore, ma non

63


http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_IX_di_Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Zoe_di_Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Cristo_Pantocratore

capo della Chiesa. E famosa la questione matrimoniale che riguardd
Leone VI: non riuscendo ad avere un erede maschio, si sposo 4 volte
alla morte delle precedenti mogli, finché al quarto matrimonio gli fu
interdetto dal patriarca I’ingresso a Santa Sofia — infatti, il diritto
canonico orientale non permette un terzo matrimonio di un vedovo.
Leone VI si rivolse allora alla sede di Roma, poiché in questo la
legislazione latina € meno rigida, ed ottenne cosi il riconoscimento
papale della sua discendenza.

Entriamo ora in Santa Sofia. Vedremo poi i capitelli che ci ricordano,
con i monogrammi di Giustiniano e della moglie Teodora, la nuova
fondazione della Chiesa, dopo la distruzione causata dalla rivolta di
Nike.

Rivolgiamo, invece, subito il nostro sguardo all’abside, dove ci
appare il mosaico della Madre di Dio, con il Bambino sulle
ginocchia. E 1i dove si concentra il nostro sguardo ed & li che
I’iconografia pone il soggetto piu importante a cui guardare: ¢ il
Bambino Gesu, ma ¢ la Divina Sapienza che governa 1’universo!
Vediamo la Vergine, secondo I’iconografia orientale, con le tre stelle
o croci, sul capo e sulle spalle che simbolizzano la verginita
“prima, durante e dopo il parto”. Come ben sapete tale verginita
non ¢ solo segno della non ordinarieta della nascita di Gesu e della
purezza della Madre, ma, anzitutto, il corrispettivo dogmatico
mariano della verita cristologica: Gesu ¢ il Figlio di Dio e Giuseppe
non ha parte alcuna al suo concepimento. La Divina Sapienza, il
Cristo, ¢ Figlio ab aeterno del Padre che ¢ nei cieli: questa Sapienza
¢ il Bambino che si incarna per volonta del Padre nel grembo di
Maria che, nell’abside, lo porta sulle ginocchia. Il si di Maria a Dio,
permette il concepimento del Bambino nel mondo. Come penso
sapete, anche nel Corano Maria ¢ vergine, ma li Gesu ¢ solo uomo,
creato direttamente da Dio nel grembo della Vergine.
11 trono sul quale la Madre ed il Figlio sono seduti indica che il Figlio
incarnato, la Sapienza Incarnata, veramente governa il mondo e che
tutto € nelle sue mani. La Madre stessa € qui rappresentata come il
Trono di Cristo; essa non ¢ qui considerata, nell’iconografia, in se
stessa, ma nel suo servizio al Figlio che regna. Non ¢, insomma,
I’aspetto affettivo che conta, ma quello dogmatico.

Il naos, 1’aula liturgica, doveva essere interamente coperta di
mosaici. L’architettura della chiesa riprende 1’idea dell’universo in

senso simbolico (conoscevano bene la scienza!): ¢’¢ la forma
64



quadrata, che rappresenta i 4 punti cardinali, la terra creta nel suo
insieme, e, sopra del quadrato, la calotta sferica, che rappresenta il
divino. I serafini che sorreggono la cupola, come se tutto fosse tenuto
dall’alto, ad esprimere che cid che avviene in terra ha significato a
partire da Dio. Nella cupola doveva esserci il Cristo pantocratore,
cio¢ il Cristo che tutto governa, il Cristo sole nella Iuce. Notate
ancora che i 4 angeli hanno il volto coperto. In Cristo avviene si la
rivelazione, ma essa ¢ tanto grande che supera tutto cio che noi
comprendiamo. Noi vediamo, ma, insieme, continuiamo a non
vedere. E straordinario che il Concilio di Calcedonia, nell’affermare
realmente le due nature, quella umana e divina di Cristo, si esprima
poi con quattro negazioni per esprimere il loro rapporto: senza
confusione, immutabili, indivise, inseparabili.

San Giovanni Crisostomo

Dei mosaici del nads si sono salvati solamente le figure di tre grandi
santi vescovi: S. Ignazio di Antiochia, S. Giovanni Crisostomo e S.
Ignazio il giovane (¢ solo frammentaria la figura di S. Atanasio). S.
Ignazio, vescovo di Antiochia, ¢ qui indicato con il soprannome di
Teoforo, “portatore di Dio”, una delle espressioni con cui ama
chiamarsi, nelle sue lettere, ad indicare proprio che il suo viaggio
verso il martirio ¢ in realta un itinerario di testimonianza e di
evangelizzazione. S. Giovanni Crisostomo ¢ il grande patriarca che
proprio qui a Santa Sofia ebbe la sua cattedra. Infine S. Ignazio, detto
il “giovane” per differenziarlo appunto dal vescovo di Antiochia,
anche lui patriarca qui a Costantinopoli. La sua storia si intreccid con
quella famosa di Fozio. Infatti, Ignazio di Costantinopoli patriarca
dall’842, figlio dell’imperatore Michele Rangabe, fu cacciato e
65


http://it.wikipedia.org/wiki/San_Giovanni_Crisostomo

sostituito da Fozio, ma dopo 9 anni richiamato. Solo alla sua morte
Fozio fu nuovamente insediato come patriarca per essere poi
definitivamente esiliato.

La venerazione dei santi che queste immagini ci richiamano, ci
riporta ad un brano del libro della Sapienza: “Sebbene unica, la
sapienza puo tutto; pur rimanendo in se stessa, tutto rinnova e
attraverso le eta entrando nelle anime sante, forma amici di Dio e
profeti. Nulla infatti Dio ama se non chi vive con la sapienza” (Sap
7,27-28). E ’opera di Cristo, Sapienza che rimane in se stessa, che
tuttavia da forma e vita al suo corpo che ¢ la Chiesa, la pienezza di
Colui che si realizza pienamente in tutte le cose.

Nella Galleria meridionale della Chiesa della Divina Sapienza
possiamo contemplare pit da vicino alcuni mosaici. Innanzitutto la
famosissima Deesis. E una delle immagini pill ricorrenti
nell’Oriente: Giovanni Battista (qui chiamato “prodromos”, “il
precursore”) e Maria, la Madre di Dio. Vediamo le abbreviazioni del
suo nome ¢ del suo titolo; 1’accento circonflesso € indicativo che le
due lettere sono la prima e I'ultima del nome indicato (ad esempio
theta+upsilon, con il circonflesso equivalgono a “Theou”, “di Dio”).
La bellezza di quest’opera - notate i volti dei personaggi, con le
tessere finissime per dare naturalezza e non fissitd — hanno fatto
parlare di un “Rinascimento” dell’arte bizantina. La parola
Rinascimento ¢ un termine tecnico della storia dell’arte occidentale —
e badate bene che il Rinascimento ¢ profondamente cristiano ed ¢
solo pretestuosa 1I’opposizione Dio-uomo, Medioevo-
Umanesimo/Rinascimento che talvolta banalmente sentiamo
affermare. Gli studi moderni si stanno accorgendo che, come
nell’arte occidentale c¢’¢ stata una evoluzione verso una
raffigurazione piu attenta al realismo, alla natura ed all’umanita, cosi
anche in Oriente questo ¢ avvenuto — e [’evoluzione sarebbe
continuata ed avrebbe portato chissa a quali cambiamenti se non
fosse stata bruscamente interrotta dalla decadenza bizantina e dalla
conquista turca che hanno impedito la fioritura di questi germi. A
volte chi inneggia alla fissita ed al simbolismo dell’arte delle icone,
non si accorge del rischio di una esagerazione di questi canoni
estetici, che sono dovuti anche alla situazione di non piu piena liberta
che ha obbligato gli artisti dei secoli seguenti a conservare,
nell’impossibilita ormai di innovare. La datazione di questo mosaico

oscilla fra il XII secolo ed il XIII.
66



Nella galleria meridionale, sulla parete di fondo, possiamo vedere
ancora due mosaici che ci fanno incontrare altre figure imperiali
bizantine. Voglio attirare 1’attenzione sul mosaico di sinistra, che
raffigura Pimperatore Costantino IX (1042-1055), che ¢
I’imperatore dello scisma del 1054. Il mosaico potrebbe essere —
non ne siamo sicuri — immediatamente precedente o immediatamente
successivo al giorno in cui il cardinale Umberto di Silva Candida
depose proprio sull’altare di Santa Sofia — era qui sotto di noi, ma fu
poi demolito quando S. Sofia fu trasformata in moschea - la
scomunica di Cerulario. Le scritte recitano: “Il sovrano credente dei
Romani, il servo di Gesu di Dio, Costantino Monomaco” ¢ “La pia
Augusta Zo¢” (Costantino fu il terzo marito di Zo¢). Notate
I’appellativo con cui I’imperatore si fa raffigurare: “Re dei Romani”.
E la coscienza di essere eredi dell’impero di Roma. L’espressione
“impero bizantino” ¢ successiva: gli imperatori si sentivano
imperatori romani.

Nel mosaico di destra vediamo invece Giovanni Comneno II (1118-
1143) con la moglie Irene, figlia del re dell’Ungheria, ed il figlio
Alessio che morira giovane (¢ evidente sul suo viso la malattia).
Giovanni ¢, probabilmente, il piu grande dei Comneni. Lottd contro
I’Armenia minore, conquistandola, e contro il principato di
Antiochia, che era ai suoi tempi un Regno franco, nato dalla crociata.
Siamo, infatti, nel periodo delle crociate, ma prima di quella del
1204.

All’esterno dalla Chiesa, passando per la porta Sud, volgendoci
indietro, vediamo nella lunetta un ultimo mosaico. Viene datato al
regno di Basilio II (976-1025) — siamo nel periodo dello splendore
piu grande dell’impero bizantino. Al centro sta la Vergine con il
Bambino. Alla sua destra, Costantino imperatore, il fondatore di
Costantinopoli, che offre alla Vergine ed al suo Figlio la citta. Alla
sinistra sta, invece, Giustiniano, che offre proprio la Chiesa della
Divina Sapienza. La scritta a fianco di Costantino dice: “Costantino
fra i santi, gran Re”. Nella Chiesa bizantina Costantino ¢, infatti,
ritenuto santo. Fu lui, ne parleremo a San Salvatore in Chora, a
volere qui a Costantinopoli una Chiesa dedicata ai Dodici Apostoli,
come suo sepolcro, volendo che la sua opera fosse vista come
continuazione dell’opera apostolica. Il suo titolo fu quello di “uguale

99 ce

agli apostoli” “isapostolos”. Esso divenne abituale a partire dal V
67



secolo, ma lo troviamo gia in Eusebio di Cesarea (e probabilmente lo
stesso imperatore non deve essere stato estraneo alla incentivazione
di questa venerazione).

Anche Giustiniano ha 1’aureola. E, infatti, considerato anche lui
santo, fin dalla tradizione bizantina antica. Nel Sinassario di
Costantinopoli ne troviamo la motivazione: “Fu promotore della fede
ortodossa, emano nuove norme in favore della Chiesa, realizzo opere
filantropiche, fece edificare Santa Sofia e altri luoghi di culto in
Oriente, nel Mezzogiorno ed in Occidente, e stabili la festa
dell’Ipapante (la Presentazione di Gesu al Tempio, il 2 febbraio)”.

O T~

Istanbul — Costantinopoli

Palazzo di Topkap1

Palazzo di Topkapi

(Topkapi Sarayi) Labirinto di costruzioni e
centro del potere dell'Impero Ottomano tra il XV
- ed il XIX sec. In questo ricco palazzo i sultani e
la loro corte vivevano e governavano. II primo
Mlcortile (o cortile esterno) racchiude un magnifico
giardino boscoso. Sulla destra del secondo cortile, ombreggiate da
cipressi e platani, le cucine del palazzo
custodiscono oggi le collezioni imperiali di
cristallo, d'argento e di porcellane cinesi. Sulla
sinistra ['Harem (a pagamento), quartiere

-

68



separato delle mogli, delle concubine e dei figli del sultano, ricorda
ai visitatori gli intrighi della corte. II terzo cortile contiene la Sala
d'Udienza, la Biblioteca di Ahmet III, una esposizione dei costumi
imperiali dei Sultani e delle loro famiglie, i famosi gioielli del Tesoro
e una inestimabile collezione di miniature di manoscritti medievali.
In questo cortile si trova anche il padiglione del Mantello Sacro che
conserva le reliquie del Profeta Maometto, riportate a Istanbul
quando gli ottomani assunsero il califfato dell'lslam. Orari estivi:
09:00 - 19:00, a pagamento.

O T~

Istanbul — Costantinopoli

Moschea Blu

. N
: pr
2 \ B
P

s B \ -
La moschea Blu - Sultan Ahmet Camii

La Sultanahmet camii o Sultan Ahmet camii (da leggere giamii), ¢
una delle pit importanti moschee di Istanbul.

Storia

Dopo la Pace di Zsitvatorok e gli sfortunati risultati della guerra con
la Persia, il sultano Ahmed I decise di costruire una grande moschea
a Istanbul per placare Allah. Questa fu la prima moschea imperiale
nel giro di quarant'anni. Mentre i suoi predecessori innalzarono
moschee con il proprio patrimonio personale, Ahmet I utilizzo
denaro pubblico, dal momento che non aveva ottenuto consistenti
vittorie militari, provocando il dissenso degli ulema. La moschea fu
edificata sul sito del Gran Palazzo di Costantinopoli, di fronte

69


http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea
http://it.wikipedia.org/wiki/Istanbul
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Pace_di_Zsitvatorok&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Persia
http://it.wikipedia.org/wiki/Sultano
http://it.wikipedia.org/wiki/Ahmed_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Allah
http://it.wikipedia.org/wiki/Ulema
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Gran_Palazzo_di_Costantinopoli&action=edit&redlink=1

a Hagia Sophia (a quel tempo la piu venerata moschea di Istanbul) e
all'Ippodromo, un altro sito di grande valenza simbolica.

La costruzione della moschea inizid nel 1609: lo stesso sultano diede
avvio ai lavori. Era, infatti, sua intenzione che questa moschea
divenisse il luogo di culto piu importante dell'Impero. Scelse per
sovraintendere ai lavori il suo architetto Sedethar Mehmet Aga,
prima allievo e poi assistente di Sinan. L'organizzazione della
costruzione fu meticolosamente descritta in otto volumi ora
conservati nella biblioteca del Topkapi. La cerimonia di apertura
avvenne nel 1617 (benché il cancello della moschea ricordi I'anno
precedente) e il sultano poté pregare nel proprio spazio (htinkdr
mahfil). I lavori di completamento si conclusero sotto il successore di
Ahmet Mustafa I.

L'immagine della moschea venne stampata sulle banconote da
500 lire in corso negli anni 1953-1976.

Architettura

Universalmente ¢ conosciuta come la Moschea blu. E infatti il
turchese il colore dominante nel tempio. Pareti, colonne e archi sono
ricoperti dalle maioliche di Iznik (I'antica Nicea), decorato in toni
che vanno dal blu al verde. Rischiarate dalla luce che filtra da 260
finestrelle, conferiscono alla grande sala della preghiera un'atmosfera
suggestiva quanto surreale. La Moschea Blu, che risale al XVII
secolo, ¢ anche l'unica a poter vantare ben seiminareti, superata in
questo solo dalla moschea della Ka'ba, alla Mecca, che ne ha sette.
Tale particolarita architettonica ¢ I'espressione delle manie di
grandezza del sultano Ahmet Iche, non potendo eguagliare la
magnificenza della Moschea di Solimano né quella di Hagia Sophia,
non trovo soluzione migliore per cercare di distinguerla dalle altre
che aggiungervi due minareti supplementari.

Istanbul

i
La moschea vista da Hagia Sophia



http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia
http://it.wikipedia.org/wiki/Ippodromo_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/1609
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Sedefhar_Mehmet_A%C4%9Fa&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Sinan
http://it.wikipedia.org/wiki/Topkapi
http://it.wikipedia.org/wiki/1617
http://it.wikipedia.org/wiki/Mustafa_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Lira_turca
http://it.wikipedia.org/wiki/1953
http://it.wikipedia.org/wiki/1976
http://it.wikipedia.org/wiki/Maiolica
http://it.wikipedia.org/wiki/%E1%B9%A2al%C4%81t
http://it.wikipedia.org/wiki/XVII_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/XVII_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Minareto
http://it.wikipedia.org/wiki/Ka%27ba
http://it.wikipedia.org/wiki/Mecca
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Ahmet_I&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea_di_Solimano
http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul-Sultan-Ahmet-Camii.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Blue_mosque2.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/File:SunsetOverTheBosphorus1.JPG

L'interno

Istanbul/Costantinopoli: I'ippodromo

Storia

La moschea vista dalla Tramonto sul Bosforo: a sinistra
piazza Sultanahmet, nei la Moschea Blu, a destra Hagia
pressi di Hagia Sophia Sophia

La Moschea Blu

principale.

Istanbul

Ippodromo di Costantinopoli

L'Ippodromo di Costantinopolisi trova
nell'odierna Istanbul, sulla piana dell'attuale
quartiere di Sultanahmet, accanto
alla Moschea Blu.

L'Ippodromo al giorno d'oggi.

Ancora oggi
dell'antico ippodromo bizantino rimang
ono pochi resti, ma sono ancora visibili
una parte dei monumenti che ne
decoravano il centro: 1'Obelisco di
Teodosio, la Colonna Serpentina in
bronzo e la Colonna di Costantino,
oltre alle vestigia della curva a sud-est.

71


http://it.wikipedia.org/wiki/File:Turquie_-_Istanbul_-_Mosquee_bleue_-_interieur.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul-Sultan-Ahmet-Camii-Hauptkuppel.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Moschea_blu.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Istanbul
http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea_Blu
http://it.wikipedia.org/wiki/Ippodromo
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_bizantino
http://it.wikipedia.org/wiki/Obelisco_di_Teodosio
http://it.wikipedia.org/wiki/Obelisco_di_Teodosio
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Colonna_Serpentina&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Colonna_di_Costantino

Inoltre, piu tardi, vicino al limite settentrionale dell'lppodromo,
venne collocata un'opera in pietra, denominata fontana
dell'Imperatore Guglielmo, donata nel 1901 in segno di fratellanza
dal sovrano tedesco durante una visita di stato al sultano Abdul-
Hamid II.

L'ippodromo fu eretto da Costantino I contestualmente alla
fondazione della "Nuova Roma". Le gradinate, inizialmente in legno,
nel secolo X furono riedificate in marmo. Nella spina venne posta la
colonna serpentiforme di Delfi.

Successivamente Teodosio I vi fece trasportare l'obelisco egizio di
Tutmosi III proveniente da Eliopoli (dove era stato eretto intorno
al 1450 a.C.) e porre su di un dado in marmo, quale piedistallo,
decorato da fregi nei quali era lo stesso sovrano a comparire nelle
vesti imperiali. Infine fu costruito un obelisco in muratura, rivestito
di lastre di bronzo da Costantino VII Porfirogenito.

La parte terminale dell'lppodromo, chiamata Fionda, era il luogo
deputato alle esecuzioni capitali.

Nell'ippodromo si affacciava il kathisma, la tribuna imperiale,
direttamente connessa al Palazzo Imperiale. Essa era fondamentale
per garantire un rapporto diretto tra I'mperatore e il popolo, cosi
come avveniva in precedenza a Romacon il Circo Massimo e
il Colosseo.

L'Ippodromo fungeva da specchio dei grandi schieramenti politici
della citta: alla destra del basileus sedevano idemoti, cio¢ gli
esponenti, della fazione degli Azzurri, conservatori (simili
agli optimates di Roma), alla sinistra idemoti dei Verdi, progressisti
(corrispondenti ai populares).

Spesso il destino e le fortune dell'lmperatore erano legate alle gare
che si tenevano nell'Ippodromo e agli scontri e alle passioni che qui
inflammavano le due fazioni, talvolta sfocianti in tumulti cosi gravi
da rovesciare il trono. Famoso 1I'esempio della rivolta di Nika, che
rischio di porre prematuramente fine alle ambizioni di Giustiniano 1.
Dopo la caduta di Costantinopoli anche gli ottomani non persero mai
di vista le attivita dell'lppodromo, che continuo la sua doppia
funzione di luogo di gara e centro di assembramenti politici, tanto
che 1 disordini proprio qui scoppiati nel 1909 causarono la caduta di
Abdul Hamit II e la promulgazione della Costituzione ottomana.

72


http://it.wikipedia.org/wiki/1901
http://it.wikipedia.org/wiki/Sultano
http://it.wikipedia.org/wiki/Abdul-Hamid_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Abdul-Hamid_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/X_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Delfi
http://it.wikipedia.org/wiki/Teodosio_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Tutmosi_III
http://it.wikipedia.org/wiki/Eliopoli
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=1450_a.C.&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_VII_di_Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Gran_Palazzo
http://it.wikipedia.org/wiki/Imperatore_bizantino
http://it.wikipedia.org/wiki/Roma
http://it.wikipedia.org/wiki/Circo_Massimo
http://it.wikipedia.org/wiki/Colosseo
http://it.wikipedia.org/wiki/Ottimati
http://it.wikipedia.org/wiki/Populares
http://it.wikipedia.org/wiki/Rivolta_di_Nika
http://it.wikipedia.org/wiki/Giustiniano_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Caduta_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Ottomani
http://it.wikipedia.org/wiki/1909
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Costituzione_ottomana&action=edit&redlink=1

Obelisco di Teodosio e Colonna serpentina, quel che Fontana dell'Imperatore
colonna di Costantino. resta del tripode di Platea. Guglielmo.

L'unico punto da cui si intravedono le arcate
dell'Tppodromo ¢ nella discesa verso ovest
proveniente dalla piazza

Istanbul
Dinanzi all’obelisco di Teodosio

Obelisco di Teodosio

Siamo nella piazza che ripete, pit o meno, il tracciato dell’antico
“circo” di Costantinopoli, eretto proprio davanti al palazzo imperiale.

73


http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_hippodrome-2006.JPG
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_hippodrome_Serpentine_Column_.JPG
http://it.wikipedia.org/wiki/Tripode
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Platea
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_hippodrome_German_fountain.JPG
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_hippodrome-2006.JPG

Possiamo immaginare, dove ¢ ora la Moschea Blu — che porta il
nome di Sultan Ahmet Camii — ’antico kathisma, o palco imperiale,
dal quale I’imperatore assisteva alle gare. E possibile vedere
raffigurato questo palco proprio sul basamento dell’obelisco che
Teodosio fece erigere intorno all’anno 390 d.C. sulla spina centrale
dell’ippodromo. Vedete Teodosio raffigurato quattro volte sul
basamento dell’obelisco. Tutte e quattro le volte vi appare
I’imperatore, una prima volta con i suoi familiari, poi mentre riceve
I’omaggio dei nemici vinti (e sotto queste due raffigurazioni
simmetriche sta I’iscrizione in greco ed in latino, ad indicare che si
tratta ancora dell’impero romano!), mentre sugli altre due lati si vede
I’imperatore che assiste proprio all’erezione dell’obelisco e che
incorona i vincitori della corsa delle quadrighe.

I quattro famosissimi cavalli di San Marco a Venezia erano situati
sopra il kathisma e furono depredati nel 1204 dai crociati, aizzati
dalla repubblica di Venezia, che ottenne cosi le preziose statue
equestri oltre a molti altri oggetti trafugati.

Vedete che, nel lato dell’obelisco dove ¢ la raffigurazione del circo
con le quadrighe, si vedono chiaramente quattro squadre. Due erano,
pero, i demi, cio¢ le squadre, piu famose, quella degli azzurri e quella
dei verdi; in alcune etd dell’impero se ne sono perd contate quattro, a
imitazione delle quattro del Circo Massimo di Roma. Non erano solo
squadre per le quali si tifava, ma erano anche veri e propri gruppi di
influenza politica e di orientamento del sentire delle masse della
capitale.

Proprio su questa piazza si svolse un famoso episodio che ci fa
percepire ’importanza di questi giochi nell’antichita. Nell’anno 532,
mentre era imperatore Giustiniano, si accordarono i due demi degli
azzurri e dei verdi, scontenti della politica imperiale, e si ribellarono
a lui in questa piazza ed elessero un nuovo imperatore al grido
di Nika (“vinci™!) che era il grido con il quale avveniva I’incitamento
e I’acclamazione nelle corse — 1’episodio ¢, infatti, passato alla storia
come la “rivolta di Nika”. Giustiniano si vide perduto e stava per
fuggire; fu solamente la moglie Teodora a trattenerlo ed a fargli
coraggio. Nel frattempo Narsete riusci a ricucire 1’alleanza con gli
azzurri e Belisario si presentd nell’ippodromo con i soldati fedeli
all’imperatore (sono i due grandi e famosi personaggi che conoscete
per le vicende italiane, di Ravenna ¢ Roma in particolare). Ci fu una

strage di migliaia di rivoltosi ad opera delle truppe imperiali ed,
74



infine, Giustiniano riusci a riprendere in mano la situazione e salvo il
suo regno. Nella rivolta si sviluppd anche un incendio che distrusse
Santa Sofia e portd, poi, alla costruzione dell’attuale, avvenuta
appunto durante il regno di Giustiniano.

Vogliamo pero soffermarci su di un episodio molto importante per la
storia del cristianesimo che si svolse proprio in questo ippodromo nel
VII secolo d.C. e che precedette il Concilio Costantinopolitano I1I,
del quale parleremo successivamente. Quel Concilio proclamo la
presenza in Cristo di due volonta, quella umana e quella divina, in
perfetto accordo fra di loro. Prima del Concilio (689-681), gia alla
meta del VII secolo, Roma difendeva questa tesi, mentre
I’imperatore era schierato a favore della tesi teologica che voleva che
in Cristo ci fosse solo la volonta divina (era, cio¢, sostenitore della
dottrina “monotelita”, come vedremo meglio). Non riuscendo ad
avere ragione del pontefice, I’imperatore si risolse ad imporre
I’obbligo per tutti di tacere su questa discussione teologica,
affermando che solo questo avrebbe permesso la concordia
all’interno dell’impero. La politica voleva sottomettere a sé la
teologia ed usare la religione in funzione della salvaguardia della
tranquillita degli animi.

Gia Costantino imperatore si era illuso di rapportarsi alla fede
cristiana cosl come i suoi predecessori si erano rapportati alla
religione pagana: dopo un primo momento nel quale aveva
convocato 1l concilio di Nicea ed accettato la condanna di Ario,
aveva cercato poi di farlo riammettere nella comunione ecclesiale,
invocando la tranquillitas imperii. Non comprendeva che I’esigenza
di verita era insita nella fede cristiana, proprio a motivo della
rivelazione divina avvenuta nell’incarnazione di Cristo.

Di seguito riportiamo un testo di Manlio Simonetti® che ¢
estremamente illuminante in materia:

«Se infatti Costantino, quando si autoelesse capo della chiesa, aveva
pensato di assumersi un incarico privo di complicazioni, quale era la

6 M. Simonetti, Costantino e la chiesa, in Costantino il grande. La civilta antica al bivio tra
Occidente e Oriente, A. Donati — G. Gentili (a cura di ), Silvana Editoriale, Milano, 2005, pp.
56-63.

75



funzione di pontefice massimo, aveva fatto male i suoi calcoli, in
quanto aveva sottovalutato una caratteristica forte, che specificava
la chiesa cristiana nei confronti delle religioni pagane, vale a dire la
grande litigiosita interna. A differenza di quelle religioni, quella
cristiana aveva alle spalle una sua storia e continuava a viverla
giorno per giorno, storia tormentata, a volte convulsa, perché fatta
in gran parte di contrasti e polemiche, rivolte non solo all'esterno,
nel confronto con pagani e giudei, ma anche, e addirittura
soprattutto, all'interno, per motivazioni di carattere sia dottrinale sia
anche disciplinare.

Quanto a Costantino, e al figlio Costanzo che avrebbe seguito, in
sostanza, la politica paterna, il fallimento sarebbe stato dovuto al
rifiuto, da parte della maggior parte degli interessati, anche se non
di tutti, di distinguere tra forma e sostanza, tra ['accettazione
soltanto esteriore di una professione di fede e l'adesione intima a
un'altra. Il patrimonio di dottrina, che specificava la religione
cristiana di fronte a quella pagana, che ne era priva, e anche a
quella giudaica, dove era di entita molto piu ridotta e di significato
molto meno vincolante, era sentito come componente essenziale del
deposito di fede e percio tale da imporre un'osservanza in cui
sostanza e forma s'identificassero, percio senza distinzione tra
adesione esterna e interna. La rabies theologorum era percio
destinata ad avere la meglio sulla moderazione di una politica di
compromesso. Tale stato di cose complicava di molto l'esercizio del
potere dell'imperatore sulla chiesa, in quanto lo sollecitava o a
forzare eccessivamente la mano nel tentativo di imporre la soluzione
di compromesso ovvero di addentrarsi addirittura nell'aspetto
tecnico del contenzioso in esame alla ricerca di una soluzione non
soltanto formale, col rischio di concedere troppo, per owia
necessita, ai teologi di professione e di trovarsi in difficolta
nell'arginare la loro invadenza. Nell'un caso e nell'altro l'inevitabile
interferenza del potere politico in questioni di specifico interesse
religioso non poteva non generare uno stato di disagio e provocare
reazioniy.

Come ai tempi di Costantino cosi si comportd anche ora, dinanzi alle
discussioni monotelite, I’imperatore. Costante II, infatti, emand un
editto, noto come Typos, che vietava ogni discussione in merito.
Papa Martino I, per tutta risposta, non appena eletto convoco un
sinodo a Roma, per affermare che in Cristo erano presenti le due

volonta, quella umana e quella divina.
76



Costante II, allora, invid un primo esarca a mettere a tacere il papa,
ma questi non vi riusci. Allora ne invio un secondo che si insedio nel
palazzo imperiale del Palatino. Papa Martino I, che era malato, si
fece porre con il suo letto dinanzi all’altare della cattedrale di S.
Giovanni in Laterano. L’esarca aspettdo che passasse la domenica e
nella notte successiva entro con i soldati in S. Giovanni ed arresto
Martino I. Fece aprire le porte della citta e condusse in esilio il
pontefice. Un monaco costantinopolitano, che si chiamava Teodoro
Spudeo, di Santa Sofia, ha scritto dei documenti che c¢i informano su
cio che avvenne. Il papa fu condotto a Costantinopoli e, durante il
viaggio, gli fu addirittura impedito di lavarsi per 47 giorni. Giunto
nella capitale dovette aspettare 93 giorni per essere interrogato.
Infine, il processo si riveld una farsa. Fu condotto qui all’ippodromo
ed accusato davanti alla popolazione di aver tradito I’impero. Fu
condannato a morte e, dinanzi a tutti, gli vennero strappate le vesti
sacerdotali. L’imperatore, dal kathisma, tramuto la condanna a morte
in esilio ed egli fu inviato in Crimea, dove mori di stenti pochi anni
dopo. La stessa sorte dovette subire il monaco Massimo il
Confessore che difendeva le stesse tesi del papa.

Martino 1 viene ricordato come confessor fidei, perché, pur non
essendo stato ucciso direttamente, ha pagato con ’esilio e con la
morte di stenti la difesa della fede cattolica: senza una piena volonta
umana, Cristo non sarebbe stato vero uomo, ma solo un corpo nelle
mani della divinita.

O T~

Istanbul — Costantinopoli

Il Bosforo...

(Istanbul Bogazr) Quando al tramonto ci
si ferma sulle rive del Bosforo per
ammirare la luce rosseggiante che si
riflette sulle finestre delle case di fronte,
si capisce perché gli uomini hanno scelto
qsccoli fa questo incantevole sito. In questi
momenti Istanbul ¢ indubbiamente una
delle piu splendide citta del mondo.

77



Un soggiorno ad Istanbul non potrebbe finire, senza la tradizionale
ed indimenticabile escursione sul Bosforo, questo stretto sinuoso
che separa I'Europa dall'Asia. Le sue rive
offrono un miscuglio di passato e di presente,
di splendore grandioso e di bellezza naturale.
Gli alberghi moderni accanto ai Yali (ville dijge e :
legno in riva al mare), i palazzi di marmo, '.mmﬁi\“:f'
bianco accanto alle rudi fortezze di pietra e le\|§ &i£8

Bosforo ¢ quello di imbarcarsi su un vaporetto
- =in partenza da Eminéniiche si ferma
g alternativamente sulla costa asiatica ed europea
~ madello stretto. Questa passeggiata, ad un
‘prezzo ragionevole, dura circa sei ore.

La chiesa di Sant'Irene ¢ un esempio della prima architettura bizantina

111 concilio di Costantinopoli

La Chiesa della S. Irene ¢ stata costruita prima dell’attuale S. Sofia
che ¢ del periodo di Giustiniano. Anche S. Irene ¢ stata trasformata
in edificio statale, laico, come € accaduto a S. Sofia che & ora un
Museo. All’interno di S. Irene € proibito celebrare qualsiasi liturgia.
La si utilizza per concerti ed esposizioni.

78



S. Irene ¢ dedicata non alla santa di nome Irene, ma alla Divina
Pace, alla santa “pace”, “eirene”, alla pace che Dio ¢, che Dio dona.
Per questo non ¢ corretto chiamarla Chiesa di S. Irene, ma la
traduzione appropriata ¢ piuttosto Chiesa “della Santa Eirene”, “della
santa pace”. Mi viene in mente un parallelo che puo essere forse
appropriato: come Augusto costrui I’Ara Pacis, I’Altare della Pace,
ad indicare che con il suo avvento al potere era terminata un’era di
lotte fratricide, cosi Costantino — riteniamo che due siano le chiese di
fondazione costantiniana a Costantinopoli, quella dei Santi Apostoli
e appunto S. Irene, anche se S. Irene potrebbe essere
immediatamente successiva — volle edificare una Chiesa alla Pace

donata da Cristo, attraverso ’opera pacificatrice dell’imperatore.

Da documenti che si sono conservati — come la Storia
ecclesiastica di Socrate - risulta chiaramente che quest’ultima ¢ stata
la chiesa del vescovo della citta, prima dell’edificazione di S. Sofia.
E la chiesa nella quale si & celebrato il primo Concilio di
Costantinopoli, che ¢ il secondo Concilio ecumenico, svoltosi nel
381. 1l Concilio fu iniziato nelle sale del Palazzo Imperiale e si
svolse poi in questa chiesa. Il Palazzo imperiale ¢ andato quasi
completamente distrutto; ¢ possibile osservarne alcuni resti nel
Museo dei Mosaici e nel Palazzo di Bucoleone, vicino alle mura a
sud della citta, mentre scavi recenti sono in corso in altre zone di
questo grande complesso.

Le definizioni dogmatiche del Concilio Costantinopolitano I sono
molto importanti e riguardano vari aspetti che cercheremo di vedere
insieme.  Esse  confluirono  tutte  nel Credo che  oggi
chiamiamo Niceno-Costantinopolitano, appunto perché proclamato
in questo Concilio, ma a partire da quello di Nicea, svoltosi
nell’antica citta di Nicea, oggi Iznik.

Ecco il Simbolo di fede del Concilio costantinopolitano, nella sua
versione originale, leggermente differente da quella che utilizziamo
nella messa. E subito da notare che il Simbolo di fede niceno-
costantinopolitano sceglie il verbo al plurale: noi crediamo. Questo
ci ricorda che certo la professione di fede ¢ personale, ma che essa ¢
anche ecclesiale. Noi crediamo la fede della Chiesa, non inventiamo
noi la fede cristiana, ma la professiamo insieme a tutta la Chiesa.

79



Crediamo in un solo Dio, Padre onnipotente,
Creatore del cielo e della terra,

di tutte le cose visibili e invisibili.

Ed in un solo Signore, Gesu Cristo,
Unigenito Figlio di Dio,

nato dal Padre prima di tutti i secoli:
Dio da Dio, Luce da Luce,

Dio vero da Dio vero,

generato, non creato,

della sostanza del Padre;

per mezzo di Lui tutte le cose

sono state create.

Per noi uomini e per la nostra salvezza
discese dal cielo,

e per opera dello Spirito Santo

si e incarnato nel seno della Vergine Maria
e si e fatto uomo.

Fu crocifisso per noi sotto Ponzio Pilato
mori e fu sepolto.

1l terzo giorno é risuscitato,

secondo le Scritture,

e salito al cielo, siede alla destra del Padre.
E di nuovo verra, nella gloria

per giudicare i vivi e i morti

e il suo regno non avra fine.

Crediamo nello Spirito Santo,

che e Signore e da la vita,

e procede dal Padre.

Con il Padre e il Figlio

¢ adorato e glorificato,

e ha parlato per mezzo dei profeti.
Crediamo la Chiesa,

una santa cattolica e apostolica.
Professiamo un solo Battesimo

per il perdono dei peccati.

Aspettiamo la risurrezione dei morti

e la vita del mondo che verra.

Amen

80



Vediamo innanzitutto la divinita dello Spirito Santo. Il Credo di
Nicea diceva gia tutto, ma lo diceva in forma estremamente sintetica:
“Crediamo allo Spirito Santo”. Non c’era altra aggiunta o
spiegazione. Ecco che alcuni, che vengono chiamati dagli storici
pneumatomachi (“combattenti contro lo Spirito”) o macedoniani
(Macedonio era stato patriarca a Costantinopoli alcuni decenni
prima, ma non sappiamo cosa pensasse esattamente dello Spirito),
affermavano che lo Spirito era inferiore per dignita a Cristo, poiché
non era Dio, ma era solo un ministro o un interprete o un angelo. I
Padri, riunitisi nel concilio, rifiutarono questa dottrina come eretica e
proclamarono che veramente lo Spirito ¢ Dio, come il Padre e come
il Figlio. Comprendiamo immediatamente alcune espressioni del
Credo Niceno-Costantinopolitano proprio in questa chiave. E
“Signore”, insieme al Padre ed al Figlio, “da la vita”, cioé ¢ creatore
e salvatore insieme al Padre ed al Figlio.

Possiamo sottolineare un’ulteriore espressione a cui talvolta non
diamo peso: “Con il Padre ed il Figlio é adorato e conglorificato”.
Questa affermazione vuole indicare che tutta la gloria che ¢ del Padre
e del Figlio ¢ giustamente anche dello Spirito. La Trinita riceve
insieme lo stesso onore, la stessa gloria. Ma, se ci spingiamo ancora
un passo avanti, comprendiamo che la lode, la dossologia (il
glorificare Dio) ¢ veramente |’unico atteggiamento adatto dinanzi a
Dio, perché Dio ¢ cosi grande, ¢ cosi sconfinato nella sua bellezza e
nel suo mistero, che non si tratta tanto di comprenderlo, quanto di
lodarlo, di adorarlo, di essere continuamente dinanzi a Lui in
atteggiamento di meraviglia e stupore.

Come ha scritto Olivier Clément: «Nella formula sullo Spirito Santo
che ‘procede dal Padre, ¢ adorato e glorificato con il Padre e il
Figlio’, si puo individuare in primo luogo un approccio apofatico e
dossologico orientato a cid che vi ¢ di inesauribile nella personay.
Affermare che lo Spirito ¢ mistero dinanzi al quale non si pud che
tacere e cadere in adorazione ¢ un modo orante di dire che lo Spirito
¢ Dio.

Altre due questioni affrontate a Costantinopoli si possono presentare
come due facce simmetriche del mistero cristiano. Una volta
divenuto ancor piu chiaro, a Nicea, cid che i cristiani avevano
sempre creduto, cio¢ che Gesu Cristo era Dio, si ponevano appunto

due problemi ai teologi ed ai pastori: in primo luogo come in Cristo
81



si uniscono 1’'umanita e la divinita, come si relazionano, come con-
vivono ed, in secondo luogo, poiché il Cristo ¢ Dio e poiché lo
Spirito ¢ Dio, chi ¢ allora il Dio unico, come parlare dell’unita del
Padre e del Figlio e dello Spirito?

Per quel che riguarda la prima questione il Concilio confuto la
proposta fatta da Apollinare di Laodicea. Questa questione
continuera in forme diverse fino al III Concilio di Costantinopoli. In
essa, infatti — come d’altronde nell’altra! — possiamo scorgere tutta
I’originalita e la bellezza del cristianesimo. Sarebbe molto piu facile
tenere distinti I’'uomo e Dio, come in effetti &€ sempre stato fatto in
tutta la storia del pensiero e delle religioni dell’'umanita. Il
materialismo ha scelto 1’uomo, lo spiritualismo ha scelto Dio, ma
sempre in una logica di opposizione: o 1’'uno o ’altro, perché I’uno ¢
il nemico dell’altro. Se privilegio Dio, perdo la terra; se scelgo la
terra, debbo dimenticare Dio.

Le forme piu diverse di mediazione nelle diverse religioni
dell’umanita hanno, si, scelto la via di una qualche comunicazione
fra Dio e I'uomo, ma conservando I’infinito abisso che separa 1’uno
dall’altro: un abisso incolmabile. Il cristianesimo ha coscienza di
questa infinita differenza — vedi appunto la dossologia della Trinita —
ma annuncia che Dio stesso si € abbassato fino a far abitare in Cristo
corporalmente, “la divinita tutta intera” (Col 2,9)! A chi critica la
fede cristiana dicendo che non ¢ possibile che Dio si faccia uomo -
perché Dio ¢ onnipotente, mentre 1'uomo non lo ¢ - la Chiesa
risponde dicendo proprio che ¢ questa affermazione a negare
I’onnipotenza di Dio, decidendo troppo umanamente cid che ¢
impossibile a Dio, senza credere nella sconfinata potenza della sua
onnipotenza che puod anche, solo che lo voglia, abbassarsi all’'uomo!
Ecco tutto il cristianesimo: Cristo vero Dio e vero uomo.

Apollinare di Laodicea (non Laodicea di Frigia, ma Laodicea di
Siria) propose allora uno schema che oggi gli studiosi definiscono
come “Logos-sarx”, “Logos-carne”. Come ¢ possibile in Gesu
I'unione della divinita e dell’'umanita? Apollinare rispondeva che non
c’era una umanita completa nel Cristo, ma in Lui c’era solo la carne
umana, senza I’anima, senza le facolta superiori, intellettuali, umane.
Cio che ¢ I’anima in ogni uomo, ¢ il Figlio di Dio nel Cristo
incarnato. Il Figlio di Dio avrebbe cosi vivificato un corpo umano,

altrimenti senza vita. I padri di Costantinopoli risposero che questo
82



era inaccettabile. Il mistero cristiano ¢ che Dio ha assunto tutto
I’uomo, un uomo composto non solo di corpo, ma anche di anima
e di facolta superiori. Questo ha, fra 1’altro, delle conseguenze
spirituali straordinarie: apre la via alla possibilita che veramente Dio
abiti nel cuore dell’'uomo, nella sua vita, senza distruggere la sua
anima, la sua intelligenza, il suo cuore, la sua stessa vita, ma,
piuttosto, riempiendo tutto interamente della presenza divina! Cosi
afferma la definizione del primo concilio di Costantinopoli, su questo
punto:

Riteniamo anche, intatta, la dottrina dell'incarnazione del Signore;
non accettiamo, cioe l'assunzione di una carne senz'anima, senza
intelligenza, imperfetta, ben sapendo che il Verbo di Dio, perfetto
prima dei secoli, ¢ divenuto perfetto uomo negli ultimi tempi per la
nostra salvezza.

Veniamo all’ultimo, importantissimo, aspetto dogmatico. E la
problematica simmetrica alla quale abbiamo gia accennato: poiché il
Figlio di Dio ¢ Dio — e lo ¢ anche lo Spirito - allora come pensare
I’unita e I'unicita di Dio? Come evitare il rischio di un triteismo?
Come puo lo stesso Dio dell’Antico Testamento che ¢ chiaramente
uno, essere anche Padre, Figlio e Spirito?

Il Concilio formuld cosi la fede della Chiesa, esprimendo
nuovamente cio che implicitamente era stato sempre creduto fin dai
testi neotestamentari, ma esprimendolo in termini nuovi: “Una sola
divinita, potenza, sostanza, in tre ipostasi, in tre persone”. Cosi il
passaggio integrale della definizione di Costantinopoli:

Questa fede, infatti, deve essere approvata da voi, da noi e da quanti
non distorcono il senso della vera fede essendo essa antichissima e
conforme al battesimo, essa ci insegna a credere nel nome del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, cioé in una sola divinita,
potenza, sostanza del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, in una
uguale dignita, e in un potere coeterno, in tre perfettissime ipostasi,
cioé in tre perfette persone, ossia tali, che non abbia luogo in esse né
la follia di Sabellio con la confusione delle persone, con la
soppressione delle proprieta personali, né prevalga la bestemmia
degli Eunomiani, degli Ariani, dei Pneumatomachi, per cui, divisa la
sostanza, o la natura, o la divinita, si aggiunga all'increata,

83



consostanziale e coeterna Trinita una natura posteriore, creata, o di
diversa sostanza.

Il Concilio si servi cosi dell’espressione “ipostasi”, che sara tradotta
in latino con “persona”. Questo termine era gia stato usato da
Origene, ad Alessandria, ma, ai suoi tempi, “ipostasi” rischiava
ancora di dare 1’idea dell’esistenza di tre diverse divinitd. Come si ¢
detto in Cappadocia, fu il lavoro teologico dei tre grandi Padri
Cappadoci — Basilio, Gregorio di Nissa, suo fratello, e Gregorio di
Nazianzo che fu studente ad Atene con Basilio e che divenne suo
grandissimo amico — a spianare la strada. Proprio Gregorio di Nissa e
Gregorio di Nazianzo parteciparono al Concilio e, durante il
Concilio, il Nazianzieno fu eletto patriarca di Costantinopoli
(precedentemente predicava in citta, nella piccola chiesa
dell’ Anastasis), ma, dopo pochi mesi, si dimise dall’incarico. Anche
I’imperatore Teodosio partecip0 ai lavori del Concilio e vi
parteciparono altre importanti figure del tempo come Cirillo di
Gerusalemme e Diodoro di Tarso. Possiamo immaginarli tutti qui, in
questo luogo, se torniamo con 1I’immaginazione indietro nel tempo.

Dunque lo straordinario lavoro intellettuale e spirituale dei
Cappadoci fu quello di comprendere e mostrare come il Padre, il
Figlio e lo Spirito siano relazioni d’amore. Se uno solo ¢ Dio, se
una sola e unica ¢ la sostanza divina, perché allora Gesu ci ha
rivelato di essere il Figlio del Padre? Cosa significa affermare che
Dio ¢ Padre e Figlio e che lo Spirito li unisce?

Perché Dio ¢ amore non solo dal momento in cui decide di creare il
mondo e I’'uomo per amore, ma ¢ amore ab aeterno, &€ continuo dono
d’amore che le tre persone divine si scambiano. Il Padre ¢ Dio ed ¢
Padre in quanto dona tutta la divinita, senza nulla trattenere, al Figlio
ed allo Spirito. Ed il Figlio ¢ tutta la divinita, ma in quanto ricevuta
filialmente nell’amore dal Padre per poterla a sua volta ridonare. E
non solo questo: il Padre ed il Figlio non solo si amano, ma amano
insieme e questa ¢ la realta dello Spirito Santo.

Tutto il movimento di fede e di pensiero che ha portato a questo
Concilio ¢ all’origine delle successive riflessioni sul concetto di
“persona” in prospettiva antropologica. L’uomo ¢ “persona” perché
esiste per la relazione, esiste per 1’amore. Cio che ci rende persone

non ¢ il chiuderci; all’opposto noi siamo persone a motivo delle
84



relazioni dalle quali siamo costituiti e nelle quali ci doniamo agli
altri. una bellissima meditazione di J, che ci introduce proprio a
questo, oltre ad un breve testo di G. K. Chesterton. Potete leggerli
poi con calma.

Se nell’esperienza umana, al fine di essere noi stessi, noi tendiamo
ad incontrare ’altro e ad amarlo, desiderando di diventare uno con
lui, in Dio questo ¢ pienezza di realta. In Lui veramente I’amore ¢
differenza e insieme unita nell’amore. Il Padre non sarebbe Padre
senza il Figlio. Ed il Padre ¢ stato sempre Padre, non lo ¢ divenuto
con la creazione del primo uomo. Ed il Padre ed il Figlio sono due
persone ¢ lo sono sempre state ma, come dice Gesu, “lo e il Padre
siamo uno, una sola cosa”.

Pensate alla rivelazione del mistero. Noi crediamo non solo che Dio
ci rivela cosa vuole da noi — questo ¢ ammesso da molte religioni. 11
cuore della rivelazione cristiana non sta nel fatto che Dio ci dice la
sua volonta, ma nel fatto che realmente, per quanto a noi ¢ possibile,
Dio si fa conoscere nella sua identitd. E questo lo scandalo del
cristianesimo: Dio si fa conoscere in sé stesso!

Di seguito troviamo un brano di uno dei piu grandi studiosi
contemporanei dell’Islam, un padre bianco del PISAI, p. Maurice
Borrmans’ che ci aiuta a focalizzare la peculiarita del cristianesimo:

Ci si accorge che nell’lslam Allah non propone nel Corano una
autorivelazione di se stesso (che sfuggirebbe alla ragione) ma una
rivelazione della sua volonta sull’'uomo, e cioe come ['uomo lo
debba nominare ed adorare e come ['uomo debba trattare se stesso e
gli altri uomini per realizzare perfettamente la volonta di Dio.
Questa rivelazione (che non sembra sovrannaturale nel suo
contenuto) corrisponderebbe, tutto sommato, all’insieme delle verita
che il filosofo raggiunge con la sua ragione e con grande fatica e
che il profeta riceve e trasmette tramite la rivelazione e senza fatica.
1l “rivelato” rimane estrinseco al “rivelatore”, e questo spiega forse
perché fede e ragione sembrano spesso gemellate. Come confessa,
nella sua autobiografia, Mons. Mulla Zadé (1881-1959), convertitosi

7 Questo breve testo ¢ tratto dall’articolo Ragione e fede nei pensatori arabi
musulmani, in La filosofia e I’Islam, a cura di Gregorio Piaia, Gregoriana Libreria
Editrice, 1996, pp. 56-57.

85



a Gesu Cristo dall’Islam turco della sua infanzia: “Dal monoteismo
unipersonale dell’Islam, dal suo Dio storico ma solitario, si scende
facilmente ed inevitabilmente a wun “deismo” multiforme,
razionalista o idealista o monista o agnostico, con un Dio lontano e
indifferente, oppure immanente e diffuso... L’evoluzione della
teologia, della filosofia e della mistica musulmana é la prova di
questa legge di degradazione e di entropia crescente”. A lui parve
che il Dio dell’lslam fosse un Dio che, dopo aver rivelato la Sua
unicita trascendente (ma ci vuole davvero una rivelazione per
questo?), sembra non avere una vita intima da comunicare. Sarebbe
dunque opportuno, in un dibattito approfondito sulle religioni
“rivelate”, sviluppare studi comparatistici per quanto riguarda la
“rivelazione” stessa.

Ma proprio da questa autorivelazione divina, scaturisce la vera
identita dell’'uvomo. Alla eterna domanda in cosa consista 1’essere
dell’uomo “ad immagine di Dio” (domanda intorno alla quale tanti
pensatori si sono affaticati, indicando ora la ragione, ora la liberta,
ora ’efficacia storica come 1’elemento che accomuna essenzialmente
Dio e I’'uomo) il cristianesimo risponde: ¢ nell’essere relazione, ¢
nell’esigenza ineludibile d’amore, di essere dono e di vivere del dono
ricevuto, che consiste la somiglianza fra Dio e I’'uomo. L’uomo ¢
esigenza d’amore, perché ad immagine di Dio, che ¢ amore e
relazione, I'uomo ¢ stato pensato e creato. E all’'uomo ¢ necessaria la
fecondita, perché all’uomo non basta amare ed essere riamato!
L’uomo cerca I’amore di un altro essere con il quale dare ancora la
vita ad altri (pensiamo solo al legame essenziale che esiste fra
I’amore dell’'uomo e della sua donna ed il desiderio di fecondita, di
attesa per 1 figli che nasceranno). Come il Padre ed il Figlio non solo
si amano, ma amando pure 1’uno insieme all’altro, spirano lo Spirito
Santo. Solo in chiave evocativa vi cito una famosa frase di A. De
Saint-Exupéry che, cercando di comprendere I’essenziale dell’amore
umano, scriveva in Terra degli uomini: “Amare non ¢ guardarsi
negli occhi I'un ’altro, ma guardare insieme nella stessa direzione”.
Senza fecondita, senza un terzo che ¢ amato, senza amore per la vita,
non si da vero amore fra due persone!

Vi dicevo che in S. Irene non ¢ oggi possibile celebrare. Dopo la
conquista turca la chiesa divenne arsenale dei giannizzeri, fino al
1874. Fu poi trasformata in museo militare e solo nel 1946 riportata

alle sue linee originarie. Le sue fondazioni poggiano su due antichi
86



templi dedicati ad Apollo ed Afrodite. All’interno ¢ possibile vedere,
nell’abside, un mosaico del periodo iconoclasta, una semplice croce
su di un podio a tre gradini.

Ecco una bellissima meditazione sulla Trinita di Papa Benedetto
XVI, risalente al suo periodo di insegnamento di teologia: dell’allora
cardinal Ratzinger, citato precedentemente:

“Le ‘tre persone’ sussistenti in Dio, costituiscono la realta della
parola e dell’amore nella loro mutua circuminsessione. Non sono
sostanze, personalita intese nel senso moderno, bensi una
correlazione, la cui pura attualita (‘pacchetto d’onde!’) non
distrugge ['unita dell’Essere supremo, ma ce la spiega.
S. Agostino ha trasfuso questo pensiero nella seguente formula:
“Egli viene chiamato Padre non in relazione a sé, ma solo in
relazione al Figlio; considerato in se stesso, egli ¢ semplicemente
Dio”. Qui si che viene bene in luce il fatto decisivo. ‘Padre’ é un
puro concetto di relazione. Solo nella sua contrapposizione all’Altro,
egli e Padre; nel suo essere in sé, egli ¢ semplicemente Dio. La
persona, dice puramente un rapporto di correlazione, non altro. In
lui pero, la correlazione non é qualcosa che venga ad aggiungersi
alla persona, come avviene in noi, ove essa sussiste solo in linea di
possibilita di rapporto.

Espresso con le immagini classiche della tradizione cristiana, cio
significa questo: la prima persona non genera il Figlio come se alla
persona finita venisse ad aggiungersi [’atto del generare, ma é
invece il fatto stesso del generare, dell’ abbandonarsi, del fluire. Essa
si identifica con [’atto di abbandono. Solo in quanto atto siffatto é
persona; per cui non é [’essere che si dona, bensi ['atto stesso di
donazione; ¢ ‘onda’, non ‘corpuscolo’... Con quest’idea di
correlazione esprimentesi nella parola e nell’ amore, indipendente
dal concetto di ‘sostanza’ e non catalogabile fra gli ‘accidenti’, il
pensiero cristiano ha trovato il nucleo centrale del concetto di
‘persona’, che dice qualcosa di ben diverso e infinitamente piu alto
della semplice idea di ‘individuo’. Ascoltiamo ancora una volta S.
Agostino: “In Dio non si danno accidenti, ma solo... sostanza e
relazione”. In questa semplice ammissione, si cela un’autentica
rivoluzione del quadro del mondo: la supremazia assoluta del
pensiero accentrato sulla sostanza viene scardinata, in quanto la
relazione viene scoperta come modalita primitiva ed equipollente del

reale. Si rende cosi possibile il superamento di cio che noi
87



chiamiamo oggi ‘pensiero oggettivante’, e si affaccia alla ribalta un
nuovo piano dell’essere. Con ogni probabilita bisognera anche dire
che il compito derivante al pensiero filosofico da queste circostanze
di fatto e ancora ben lungi dall’esser stato eseguito, quantunque il
pensiero moderno dipenda dalle prospettive qui aperte, senza le
quali non sarebbe nemmeno immaginabile.

Nel vangelo di Giovanni, Cristo dice di sé: “Il Figlio non puo far
nulla da sé” (Gv 5,19-30). Cio sembra denotare la destituzione da
ogni potere cui soggiace il Figlio, egli non ha nulla di proprio, ma é
tuttavia presente come Figlio, per cui puo agire unicamente
attingendo a colui dal quale trae l’essere. Balza quindi subito agli
occhi come il concetto di ‘figlio’ sia un’idea di relazione.
Chiamandolo ‘Figlio’, Giovanni designa il Signore in una maniera
che addita perennemente un principio che sta fuori e sopra di lui;
impiega quindi un’espressione che sottintende essenzialmente una
correlazione. Viene cosi a collocare ['intera sua cristologia nel
contesto dell’idea di relazione. Formule come quella da noi testé
citata non fanno che sottolinearlo; si limitano soltanto quasi a
dedurre in modo esplicito cio che sta racchiuso nel termine ‘figlio’;
la relativita che esso implica. Apparentemente, questo sta in
contraddizione con quanto lo stesso Cristo dice poi di se stesso,
sempre ancora in Giovanni: “lo e il Padre siamo una cosa sola” (Gv
10,30). Chi pero osserva le due affermazioni a distanza ravvicinata,
potra subito rilevare come esse in realta si richiamino e si postulino
a vicenda. Mentre Gesu viene chiamato Figlio, e quindi collocato in
posizione ‘relativa’ col Padre, mentre si sviluppa la cristologia sotto
forma di dottrina impostata sulla relazione, fluisce automaticamente
la totale riconnessione di Cristo al Padre. E proprio perché egli non
sta a sé; sta invece in lui, formando cosi una perenne unita con lui...
Quale importanza rivesta tutto cio, oltre che per la cristologia,
anche per lumeggiare il significato e l’idea dell esistenza cristiana
in genere, viene chiaramente in luce quando Giovanni estende
questo pensiero ai cristiani, ossia a coloro che discendono da Cristo.
Qui risulta evidente come egli spieghi con la cristologia la posizione
tipica del cristiano. A questo proposito, c’imbattiamo nello stesso
intrecciarsi delle due serie di asserti che abbiamo notato prima.
Parallelamente alla formula “Il Figlio non puo far nulla da sé”, che
spiega la cristologia come dottrina della relativita partendo dal
concetto di ‘figlio’, si dice parlando degli adepti di Cristo, dei suoi
discepoli: “Senza di me non potete far nulla” (Gv 15,5). In tal modo,

Desistenza cristiana vissuta assieme a Cristo viene incasellata nella
88



categoria della relazione. E parallelamente alla conseguenza che
porta Cristo a dire “lo e il Padre siamo una cosa sola”, sgorga dalle
sue labbra la preghiera: “affinché siano una cosa sola, come noi
siamo una cosa sola” (Gv 17,11-22). La rilevante differenza che
Stacca quest’'ultima impostazione dalla cristologia, viene messa a
fuoco dal fatto che ['unione dei cristiani fra loro non viene espressa
all’indicativo come un’affermazione tassativa, ma in forma ottativa
di preghiera. Vediamo ora di analizzare brevissimamente il tracciato
sciorinatoci sotto gli occhi, esaminandolo nei suoi importanti
riflessi. Il Figlio in quanto tale non sussiste affatto isolatamente, per
conto suo, ma e invece una cosa sola col Padre; siccome non
sussiste affatto accanto a lui, non rivendicando nulla di proprio
perché sarebbe soltanto lui, non contrapponendo al Padre nulla di
esclusivamente suo, non riservandosi alcuno spazio a titolo di pura
proprieta sua, egli ¢ ovviamente uguale e identico al Padre. La
logica é stringente: se nulla c’e per cui egli sussista meramente a se,
se nella sua esistenza non si da alcuna vita privata a parte, egli
coincide ovviamente con lui, formando “una cosa sola”. Ora, e
appunto questa totalitaria fusione tra i due Esseri, che intende
esprimere la parola ‘figlio’. Per Giovanni, il termine ‘figlio’ denota
un ‘essere-in-derivazione dall’altro’; con tale vocabolo, egli
definisce quindi [’essere di questo Uomo come un derivare dall’Altro
ed essere polarizzato su di lui, come un essere completamente aperto
da entrambi i lati che non conosce alcuno spazio chiuso, riservato al
solo ‘io’. Se in tal modo appare chiaro che l'essere di Gesu in
quanto Cristo é un essere totalmente aperto, un essere ‘derivante’ e
‘protendentesi’, che non poggia mai su se stesso né sussiste mai per
conto suo, é al contempo tanto owvio che tale essere e pura relazione
(non sostanzialita), ed essendo pura relazione e anche pura unita.
Ora, cio che per principio si dice di Cristo, assurge simultaneamente
— come gia abbiamo visto — ad interpretazione dell esistenza
cristiana. Per Giovanni evangelista, essere cristiani vuol dire essere
come il Figlio, diventar figli, e quindi non sussistere in sé e per sé,
ma vivere invece in posizione completamente aperta, in ‘derivazione’
e in ‘protensione’. Per il seguace di Cristo, in quanto ‘cristiano’, cio
mantiene tutto il suo valore. E di fronte a tali asserzioni d’altissima
portata, egli avvertira chiaramente quanto poco sia davvero

cristiano .

8 Joseph Ratzinger, Introduzione al cristianesimo, Morcelliana, Brescia.
89



Ed ecco un testo di G. K. Chesterton:

“Se c’eé una questione che gli illuminati e i progressisti hanno
[’abitudine di deridere e di mettere in vista come un orribile esempio
di aridita dogmatica e di stupido puntiglio settario, e questa
questione atanasiana della co-eternita del Divin Figlio. D’altra
parte, se c’é una cosa che gli stessi liberali sempre ci mettono
innanzi come un tratto di puro e semplice Cristianesimo, immune da
contese dottrinali, e la semplice frase: “Dio e Amore”. Eppure, le
due affermazioni sono quasi identiche; per lo meno una é quasi un
nonsenso senza [’altra. L aridita del dogma é la sola via logica per
arrivare ad affermare la bellezza del sentimento. Poiché, se c’é un
essere senza principio, che esisteva prima di tutte le cose, che cosa
poteva Egli amare quando non c’era nulla da amare? Se attraverso
l’impensabile eternita Egli ¢ solo, che significa dire: Egli é amore?
La sola giustificazione di tale mistero é la mistica concezione che
nella Sua stessa natura c’era qualche cosa di analogo
all’autoespressione; qualche cosa che genera, e che contempla quel
che ha generato. Senza tale idea, e illogico complicare la estrema
essenza della divinita con un’idea come [’amore. Se i moderni
realmente abbisognano di una semplice religione di amore, devono
cercarla nel Credo atanasiano. La verita e che lo squillo del vero
Cristianesimo, la sfida della carita e della semplicita di Betlemme e
del Natale, mai suono cosi decisamente e chiaramente come nella
sfida di Atanasio al freddo compromesso degli ariani. Fu lui che
realmente combatté per un Dio di amore contro un Dio incolore e

lontano dominatore del cosmo, il Dio degli stoici e degli agnostici”.

? G. K. Chesterton, L ‘uomo eterno, Rubbettino, 2008, pp. 281-282.

90



Istanbul — Costantinopoli

Palazzo di Topkapi, dinanzi al mare, avendo
di fronte, sulla sponda asiatica, il quartiere
di Kadikéy-Calcedonia

ETurkey TravélPlanner som

1l Concilio di Calcedonia del 451.

Il quartiere che porta oggi il nome di Kadikdy, ¢ I’antica
Calcedonia. Il nome antico ¢ di origine fenicia e vuol dire “nuova
citta”, Karkhi Don. Il nome odierno, Kadikdy, ¢ invece parola turca
che significa “villaggio del giudice”, perché Maometto II,
conquistatore di Costantinopoli, la diede al primo cadi o giudice di
Istanbul.

Sappiamo che il Concilio di Calcedonia si svolse, nel 451, nella
importantissima Chiesa di S. Eufemia, vergine e martire della
persecuzione di Diocleziano, morta nel 303. La Chiesa che era una
Chiesa martiriale e che conservava il corpo della santa, venne
distrutta negli anni che seguirono ’arrivo dei Turchi e, a tutt’oggi,
non si ¢ sicuri della precisa ubicazione. Forse una Chiesa armena ne
conserva oggi I’antica localizzazione. Il corpo della santa riposa ora
nella Chiesa del Patriarcato Ecumenico al Fener.

Come sempre, ci interessa soprattutto conoscere i testi, subito dopo
averli ambientati geograficamente.

Leggiamo un brano della Dichiarazione di Calcedonia:

91



Questo santo, grande e universale Sinodo, riunito per grazia di Dio e
per volonta dei piissimi e cristianissimi imperatori nostri, gli augusti
Valentiniano e Marciano, nella metropoli di Calcedonia in Bitinia,
nel tempio della santa vincitrice e martire Eufemia, definisce quanto
segue...

[Questo concilio], infatti, si oppone a coloro che tentano di separare
in due figli il mistero della divina economia; espelle dal sacro
consesso quelli che osano dichiarare passibile la divinita
dell'Unigenito; resiste a coloro che pensano ad una mescolanza o
confusione delle due nature di Cristo; e scaccia quelli che
affermano, da pazzi, essere stata o celeste, o di qualche altra
sostanza, quella forma umana di servo che Egli assunse da noi; e
scomunica, infine, coloro che favoleggiano di due nature del Signore
prima dell'unione, ma ne concepiscono una sola dopo ['unione.
Seguendo, quindi, i santi Padri, all'unanimita noi insegniamo a
confessare un solo e medesimo Figlio: il Signore nostro Gesu Cristo,
perfetto nella sua divinita e perfetto nella sua umanita, vero Dio e
vero uomo, [composto] di anima razionale e del corpo,
consostanziale al Padre per la divinita, e consostanziale a noi per
l'umanita, simile in tutto a noi, fuorché nel peccato, generato dal
Padre prima dei secoli secondo la divinita, e in questi ultimi tempi
per noi e per la nostra salvezza da Maria vergine e madre di Dio,
secondo l'umanita, uno e medesimo Cristo signore unigenito, da
riconoscersi in due nature, senza confusione, immutabili, indivise,
inseparabili, non essendo venuta meno la differenza delle nature a
causa della loro unione, ma essendo stata, anzi, salvaguardata la
proprieta di ciascuna natura, e concorrendo a formare una sola
persona e ipostasi; Egli non é diviso o separato in due persone, ma é
un unico e medesimo Figlio, unigenito, Dio, Verbo e Signore Gesu
Cristo, come prima i profeti e poi lo stesso Gesu Cristo ci hanno
insegnato di lui, e come ci ha trasmesso il simbolo dei padri.

Quali tensioni e discussioni avevano preceduto il concilio? Solo a
prima vista le questioni teologiche possono sembrare a noi
lontanissime. Sono, invece, di una importanza enorme e determinano
tutta la nostra spiritualita e la nostra visione cristiana, come cerchero
ancora di mostrarvi. Torniamo indietro nel tempo: il concilio di
Nicea aveva confermato tutti i cristiani nella fede che Gesu ¢
veramente Dio ed il primo Concilio di Costantinopoli, come abbiamo

gia visto, aveva affermato che era corretto e necessario chiamare il
92



Figlio “persona”, come il Padre e come lo Spirito: nell’unita di Dio,
la Trinita delle persone, la loro comunione di amore. Si andava, pero,
ponendo un altro problema: poiché il Cristo ¢ Dio, come ¢ unita la
sua divinita alla sua umanita? Il Figlio di Dio ¢ persona ed ¢ natura
divina — e questo da sempre, ab aeferno — ma come puo, allora,
assumere una natura umana?

Alcuni teologi del tempo usavano una terminologia che correva il
rischio di dare I’idea che divinita ed umanita, in Cristo, fossero cosi
irriducibili ’una all’altra da esserci, di fatto, solo giustapposizione.
Dalle loro parole traspariva quasi come se, nel Figlio di Dio
incarnato, ci fossero due persone distinte, che si muovevano in
simultaneita! E proprio per questo che, prima del concilio di
Efeso, Nestorio aveva detto: Maria non puo essere detta la Madre di
Dio, ma solo la Madre di Gesu — € cosi facendo aveva come diviso in
due Gesu. Il Concilio aveva risposto che, proprio per 1’unita del
Figlio Incarnato, se Maria era la madre di Gesu, poteva benissimo
essere detta — e doveva essere detta — Madre di Dio. Cercate di
intuire come, dietro queste affermazioni, si chiarifica proprio la
straordinaria novita della fede cristiana. Prima — ¢ al di fuori — del
cristianesimo non ¢ data reale comunicazione e comunione fra Dio e
I'uomo. Se si afferma I'uno, si perde I’altro, e viceversa. La
straordinaria bellezza del cristianesimo sta proprio nell’affermazione
che tutta la divinita abita corporalmente in Cristo! Se Efeso aveva
escluso I’incomunicabilita fra divinita ed umanita in Cristo, un’altra
possibilita era stata avanzata: il Figlio di Dio si fa uomo ma, una
volta avvenuta I’incarnazione, 1’'umanita di Cristo non ¢ piu piena
umanita, ma ¢ qualcosa di diverso, perché 'umanita non ¢ degna di
Dio.

Se era stata rifiutata la cristologia di Apollinare di Laodicea che
affermava che in Cristo non c’era la parte umana spirituale, ma solo
il corpo, come abbiamo gia visto parlando del Costantinopolitano I,
negli anni che precedettero il concilio di Calcedonia Eutiche, un
monaco costantinopolitano, comincid ad affermare — siamo nel 448 -
che in Gesu, dopo I’Incarnazione, c¢’era una sola natura (da qui il
termine che contraddistingue la sua dottrina: “monofisismo”, da
“monos”, “una” e “fusis”, “natura”), quella divina. La divinita,
unendosi all’'umanita, la modificava, la modificava al punto che non
era piu vera umanita, ma solo divinita. Gli storici tendono a dire che

Eutiche era, forse, pit “ignorante” che eretico — non era un vero
93



teologo ed usava i termini teologici in maniera grossolana. Certo ¢,
perd, che, volendo tenersi lontano dalle posizioni di Nestorio
condannate ad Efeso, volendo cio¢ giustamente difendere 1’unita di
Gestu, lo faceva sacrificando la vera, piena e totale umanita del
Cristo. Le sue posizioni non del tutto chiare si avvicinavano sia a
quelle di Apollinare, sia a quelle dello gnostico Valentino che aveva
affermato che, non potendo esserci vera comunione fra Dio e uomo,
I’umanita di Cristo era solo “apparenza” (questa dottrina era indicata
con il nome di docetismo, da “dokein”, “apparire”). Il Figlio di Dio,
secondo la gnosi di Valentino, appare in terra come uomo, sembra
uomo, ma in realta € solamente Dio € mantiene una distanza infinita
dall’umanita, non essendo possibile nell’umanita una reale presenza
di Dio. Eutiche — questa era la sua terminologia — non riconosceva in
Cristo due nature, quella divina e quella umana; piuttosto difendeva
la tesi secondo la quale Cristo non era “della stessa sostanza
dell’'uomo”, perché una volta avvenuta 1’Incarnazione delle due
nature — che tali erano prima dell’unione - ne era risultata una sola,
quella divina.

Calcedonia risponde che I’'unione piena del divino e dell’umano, che
non ¢ possibile per la sola opera dell’uomo, ¢ invece possibile e reale
nell’opera divina dell’Incarnazione. Veramente Cristo ¢ “della stessa
natura dell’uomo”, pur essendo insieme “della stessa natura di Dio™!
“Il Signore Gesu Cristo ¢ perfetto nella sua divinita e perfetto
nella sua umanita, vero Dio e vero uomo”. La sua persona ¢ divina
— qui il Concilio riprende il termine di “ipostasis”, “persona” dal
primo Concilio di Costantinopoli — ma questa persona divina
sussistente si esprime perfettamente nella natura divina e nella natura
umana, oramai non piu dissolubili e scindibili.

I cristiani di alcune regioni dell’Impero — in particolare i Copti, cio€ i
cristiani dell’Egitto, gli Armeni, i Siri, gli Assiri - si separarono dalla
comunione ecclesiale e non accettarono le dichiarazioni del concilio.
Furono per questo chiamati, per secoli, monofisiti o non-calcedonesi.
Non possiamo, perd, non richiamare qui due fatti decisivi per
valutare bene cio che allora successe. Innanzitutto il fatto che, nel
loro rifiuto, molto peso allora il desiderio di una autonomia dalla
crescente importanza del patriarcato costantinopolitano e dalla sede
imperiale a cui esso era legato. Fra 1’altro questa scissione si rivelo
poi rovinosa quando, all’epoca dell’invasione araba, nel VII secolo, 1

cristiani di queste chiese non formarono un fronte unico con
94



Bisanzio, ma, senza comprendere pienamente cio che stava
accadendo e le conseguenze che nei secoli sarebbero seguite sul
piano della liberta dell’evangelizzazione, accolsero senza resistenza i
conquistatori provenienti dalla penisola arabica.

Il secondo evento che getta una nuova luce sul passato ¢ la presente
stagione ecumenica. Tutti i patriarcati di queste chiese (Copte, Sire,
Assire, Etiopi, Armene) hanno sottoscritto delle dichiarazioni
cristologiche unitamente ai Papi Paolo VI prima e Giovanni Paolo
II poi nelle quali si afferma congiuntamente che la fede in Cristo,
vero Dio e vero uomo, ¢ assolutamente identica per tutti. Da
questo punto di vista, allora, lo scisma con queste Chiese appare
veramente superato € non appare piu opportuno usare il termine
“monofisita” per indicare la loro fede che ¢, invece, pienamente
cattolica.

Come per la Chiesa ortodossa, il principale ostacolo alla piena unita
resta la questione del Papato.

Note sulla “Lettera a Diogneto”

Il manoscritto dell’4 Diogneto fu scoperto casualmente nel 1436 a
Costantinopoli, pochi anni prima della caduta della capitale
dell’impero bizantino. Il Codice che conteneva 1’4 Diogneto fu
notato in una pescheria, ove era adibito a carta da imballaggio (cosi
S. Zincone, nell’/ntroduzione alla sua traduzione dell’4 Diogneto,
Borla, Roma, 1977, p. 7).

Il manoscritto cartaceo di 260 pagine, che si suole designare con la
lettera F, conteneva 22 scritti di genere apologetico, di epoche
diverse; 1 primi 5 erano attribuiti dal copista a Giustino filosofo e di
questi 'ultimo ¢ 1’4 Diogneto. L’erronea attribuzione fece si che, per
un certo tempo, 1’A Diogneto fosse attribuita a Giustino stesso.
L’editio princeps ¢ del 1592. Dopo varie peripezie il documento
arrivo nella Biblioteca municipale di Strasburgo dove fu distrutto nel
1870 in seguito ad un bombardamento dell’artiglieria prussiana.

Non si tratta, in realta, di una lettera, ma di un breve trattato
apologetico che presenta la fede cristiana ai pagani, in specie ad un
personaggio di nome Diogneto. Gli studiosi non sono d’accordo sul

95



luogo di origine dello scritto (si pensa all’ambiente alessandrino, ma
anche a quello asiatico o a Roma), né sulla datazione (si ipotizza la
fine del II secolo o anche il III secolo, ma c’¢ anche chi anticipa la
data di composizione).

11 testo critica prima gli idoli degli déi pagani come opera dell’uomo,
secondo uno schema conosciuto anche da altri autori cristiani; passa
poi a criticare la religione ebraica che, pur affermando 1’unicita di
Dio, pretende di adorarlo con sacrifici animali, con leggi alimentari e
con la differenziazione dei giorni sacri del calendario:

Vedo, ottimo Diogneto, che tu ti accingi ad apprendere la religione
dei cristiani e con molta saggezza e cura cerchi di sapere di loro. A
quale Dio essi credono e come lo venerano, perché tutti disdegnano
il mondo e disprezzano la morte, non considerano quelli che i greci
ritengono deéi, non osservano la superstizione degli ebrei, quale
amore si portano tra loro, e perché questa nuova stirpe e maniera di
vivere siano comparsi al mondo ora e non prima. [..]

Inoltre, credo che tu piuttosto desideri sapere perché essi non
adorano Dio secondo gli ebrei. [...] Quelli che con sangue, grasso e
olocausti credono di fargli sacrifici e con questi atti venerarlo, non
mi pare che differiscano da coloro che tributano riverenza ad oggetti
sordi che non possono partecipare al culto. Immaginarsi poi di fare
le offerte a chi non ha bisogno di nulla! [...]

Non é ingiusto accettare alcuna delle cose create da Dio ad uso
degli uomini, come bellamente create e ricusarne altre come inutili e
superflue? Non ¢ empieta mentire intorno a Dio come di chi
impedisce di fare il bene di sabato? Non e degno di scherno vantarsi
della mutilazione del corpo, come si fosse particolarmente amati da
Dio? Chi non crederebbe prova di follia e non di devozione
inseguire le stelle e la luna per calcolare i mesi e gli anni, per
distinguere le disposizioni divine e dividere i cambiamenti delle
stagioni secondo i desideri, alcuni per le feste, altri per il dolore?

[-]

Segue la parte piu bella e giustamente famosa, nella quale si descrive
come la fede cristiana non consista in alcuna differenziazione
esteriore, ma nell’amore di Dio e nella conversione del cuore

all’amore dei fratelli:
96



[ cristiani né per regione, né per voce, né per costumi sono da
distinguere dagli altri uomini. Infatti, non abitano citta proprie, né
usano un gergo che si differenzia, né conducono un genere di vita
speciale. La loro dottrina non e nella scoperta del pensiero di uomini
multiformi, né essi aderiscono ad una corrente filosofica umana,
come fanno gli altri. Vivendo in citta greche e barbare, come a
ciascuno e capitato, e adeguandosi ai costumi del luogo nel vestito,
nel cibo e nel resto, testimoniano un metodo di vita sociale mirabile
e indubbiamente paradossale. Vivono nella loro patria, ma come
forestieri; partecipano a tutto come cittadini e da tutto sono
distaccati come stranieri. Ogni patria straniera é patria loro, e ogni
patria e straniera. Si sposano come tutti e generano figli, ma non
gettano i neonati. Mettono in comune la mensa, ma non il letto. Sono
nella carne, ma non vivono secondo la carne. Dimorano nella terra,
ma hanno la loro cittadinanza nel cielo. Obbediscono alle leggi
stabilite, e con la loro vita superano le leggi. Amano tutti, e da tutti
vengono perseguitati. Non sono conosciuti, e vengono condannati.
Sono uccisi, e riprendono a vivere. Sono poveri, e fanno ricchi molti;
mancano di tutto, e di tutto abbondano. Sono disprezzati, e nei
disprezzi hanno gloria. Sono oltraggiati e proclamati giusti. Sono
ingiuriati e benedicono,; sono maltrattati ed onorano. Facendo del
bene vengono puniti come malfattori; condannati gioiscono come se
ricevessero la vita. Dai giudei sono combattuti come stranieri, e dai
greci perseguitati, e coloro che li odiano non saprebbero dire il
motivo dell'odio.

11 capitolo VI paragona la presenza dei cristiani nel mondo all’azione
dell’anima nel corpo:

A dirla in breve, come ¢ l'anima nel corpo, cosi nel mondo sono i
cristiani. L'anima ¢ diffusa in tutte le parti del corpo e i cristiani
nelle citta della terra. L'anima abita nel corpo, ma non é del corpo; i
cristiani abitano nel mondo, ma non sono del mondo. L'anima
invisibile é racchiusa in un corpo visibile, i cristiani si vedono nel
mondo, ma la loro religione ¢ invisibile. La carne odia l'anima e la
combatte pur non avendo ricevuto ingiuria, perché impedisce di
prendersi dei piaceri; il mondo che pur non ha avuto ingiustizia dai
cristiani li odia perché si oppongono ai piaceri. L'anima ama la
carne che la odia e le membra; anche i cristiani amano coloro che li

odiano. L'anima é racchiusa nel corpo, ma essa sostiene il corpo;
97



anche i cristiani sono nel mondo come in una prigione, ma essi
sostengono il mondo. L'anima immortale abita in una dimora
mortale; anche i cristiani vivono come stranieri tra le cose che si
corrompono, aspettando l'incorruttibilita nei cieli. Maltrattata nei
cibi e nelle bevande l'anima si raffina; anche i cristiani maltrattati,
ogni giorno piu si moltiplicano. Dio li ha messi in un posto tale che
ad essi non e lecito abbandonare.

Si passa poi al cuore dell’annunzio, alla piena conoscenza divina che,
impossibile da raggiungere da parte dell’uomo, fu invece donata da
Dio tramite il suo Figlio:

Infatti, come ebbi a dire, non ¢ una scoperta terrena da loro
tramandata, né stimano di custodire con tanta cura un pensiero
terreno né credono all'economia dei misteri umani. Ma quello che ¢
veramente signore e creatore di tutto e Dio invisibile, egli stesso fece
scendere dal cielo, tra gli uomini, la verita, la parola santa e
incomprensibile e I'ha riposta nei loro cuori. Non gia mandando,
come qualcuno potrebbe pensare, qualche suo servo o angelo o
principe o uno di coloro che sono preposti alle cose terrene o
abitano nei cieli, ma mandando lo stesso artefice e fattore di tutte le
cose, per cui creo i cieli e chiuse il mare nelle sue sponde e per cui
tutti gli elementi fedelmente custodiscono i misteri. [...]

Forse, come qualcuno potrebbe pensare, lo invio per la tirannide, il
timore e la prostrazione? No certo. Ma nella mitezza e nella bonta
come un re manda suo figlio, lo invio come Dio e come uomo per gli
uomini; lo mando come chi salva, per persuadere, non per far
violenza. A Dio non si addice la violenza. Lo mando per chiamare
non per perseguitare; lo mando per amore non per giudicare. Lo
mandera a giudicare, e chi potra sostenere la sua presenza? [...]

Nessun uomo lo vide e lo conobbe, ma egli stesso si rivelo a noi. Si
rivelo mediante la fede, con la quale solo é concesso vedere Dio.
Dio, signore e creatore dell'universo, che ha fatto tutte le cose e le
ha stabilite in ordine, non solo si mostro amico degli uomini, ma
anche magnanimo. Tale fu sempre, é e sara: eccellente, buono, mite
e veritiero, il solo buono. Avendo pensato un piano grande e
ineffabile lo comunico solo al Figlio. Finché lo teneva nel mistero e
custodiva il suo saggio volere, pareva che non si curasse e non
pensasse a noi. Dopo che per mezzo del suo Figlio diletto rivelo e

manifesto cio che aveva stabilito sin dall'inizio, ci concesse insieme
98



ogni cosa, cioé di partecipare ai suoi benefici, di vederli e di
comprenderli. Chi di noi se lo sarebbe aspettato? [...]

Il piano di Dio, I'economia divina, rivela in Cristo tutto il mistero
della storia:

Egli, che prima ci convinse dell'impotenza della nostra natura per
avere la vita, ora ci mostra il salvatore capace di salvare anche
l'impossibile. Con queste due cose ha voluto che ci fidiamo della sua
bonta e lo consideriamo nostro sostentatore, padre, maestro,
consigliere, medico, mente, luce, onore, gloria, forza, vita, senza
preoccuparsi del vestito e del cibo. [...]

La carita ¢ il cuore di tutto il cristianesimo:

Una volta conosciutolo, hai idea di qual gioia sarai colmato? Come
non amerai colui che tanto ti ha
amato? Ad amarlo diventerai
imitatore della sua bonta, e non
ti meravigliare se un uomo puo
diventare imitatore di Dio: lo
puo volendolo lui (I'vomo). Non
si e felici nell'opprimere il
prossimo, nel voler ottenere piu
dei  deboli, arricchirsi e
tiranneggiare gli inferiori. In
questo nessuno puo imitare Dio, sono cose lontane dalla Sua
grandezza! Ma chi prende su di sé il peso del prossimo e in cio che é
superiore cerca di beneficare l'inferiore; chi, dando ai bisognosi cio
che ha ricevuto da Dio, ¢ come un Dio per i beneficati, egli ¢
imitatore di Dio. [...]

Maria con il Bambino — mosaico a S. Sofia

Il testo si conclude con una meditazione
sull’albero della vita e quello della
conoscenza del bene e del male nel libro
della Genesi. Il testo € ormai illuminato
dalla fede cristiana e rivela la vera essenza

del peccato:

Attendendo e ascoltando con cura,
conoscerete quali cose Dio prepara a

99




quelli che lo amano rettamente. Diventano un paradiso di delizie e
producono in se stessi, ornati di frutti vari, un albero fruttuoso e
rigoglioso. In questo luogo, infatti, fu piantato l'albero della scienza
e l'albero della vita; non l'albero della scienza, ma la disubbidienza
uccide. Non é oscuro cio che fu scritto: che Dio da principio pianto
in mezzo al paradiso l'albero della scienza e l'albero della vita,
indicando la vita con la scienza. Quelli che da principio non la
usarono con chiarezza, per l'inganno del serpente furono denudati.
Non si ha vita senza scienza, né scienza sicura senza vita vera,
percio i due alberi furono piantati vicino.

L'apostolo, comprendendo questa forza e biasimando la scienza che
si esercita sulla vita senza la norma della verita, dice: «La scienza
gonfia, la carita, invece, edifica». Chi crede di sapere qualche cosa,
senza la vera scienza testimoniata dalla vita, non sa: viene
ingannato dal serpente, non avendo amato la vita. Lui, invece, con
timore conosce e cerca la vita, pianta nella speranza aspettando il
frutto. La scienza sia il tuo cuore e la vita la parola vera recepita.
Portandone l'albero e cogliendone il frutto abbonderai sempre delle
cose che si desiderano davanti a Dio, che il serpente non tocca e
l'inganno non awince; Eva non é corrotta ma ¢é riconosciuta
vergine. Si addita la salvezza, gli apostoli comprendono, la Pasqua
del Signore si avvicina, si compiono i tempi e si dispongono in
ordine, e il Verbo che ammaestra i santi si rallegra. Per lui il Padre
e glorificato; a lui la gloria nei secoli. Amen.

100



O~

TERZO GIORNO

Domenica 6 ottobre 2013

ISTANBUL - ADIYAMAN

Turchia - Monte Nemne

Programma giornata

Prima colazione in hotel. In tempo utile trasferimento all’aeroporto
per il volo su Adiyaman, all’arrivo trasferimento all’hotel pranzo e
partenza con i pulmini per la sommita del Monte Nemrut per la
visita del famoso tumulo di Antioco, re dei Commegeni circondato
dalle gigantesche statue con la vista di Eufrate in particolare. Al
termine rientro in hotel cena e pernottamento.

m
ADIYAMAN

Adiyaman, con il patrimonio culturale, le bellezze naturali, le
vestigia che ospita nel suo territorio e con il monte Nemrut, incluso
nella lista del patrimonio mondiale UNESCO, ¢ uno dei luoghi che
dovete assolutamente visitare

101



Storia

Adiyaman, con la sua storia che risale al 40.000 a.C., ¢ uno degli
insediamenti piu antichi del mondo. La storia di questo territorio, in
base ai reperti, si puo classificare in questo modo : il Paleolitico fino
al 7000 a.C, il Neolitico dal 7000 al 5000 a.C., il Calcolitico dal 5000
al 3000 a.C, I’Era del Bronzo dal 3000 al 1200 a.C. Diverse le civilta
che I’hanno dominato : gli Ittiti (16501200 a.C.), gli Assiri (900700
a.C.), i Frigi (750600 a.C.), i Persiani (600334 a.C.), i Macedoni
(33469 a.C.), il regno di Commagene (69 a.C.72 d.C.), I’Impero
Romano (72395), 'Ilmpero Romano d’Oriente (Bisanzio), (395670),
gli Emevidi (670758), gli Abbassidi (758926), gli Hamdani
(926958), 'lmpero Romano d’Oriente (Bisanzio) (9581114). Negli
anni 11141181 subentrarono nella regione le incursioni turche: gli
Eyyubi (11141204), i Selgiuchidi d’ Anatolia, (12041298), i Mongoli
(12301250), i Mammelucchi (12981393), le Signorie (13931516) in
seguito alle quali nel 1516 passo sotto la dominazione dell’Impero
Ottomano che duro fino alla fondazione della Repubblica Turca.
Adiyaman divenne Distretto nel 1841 e venne governata da delegati
del prefetto. Annessa a Diyarbakir nel 1849 venne amministrata da
un prefetto. Nel periodo in cui Adiyaman era Sangiaccato
(suddivisione amministrativa dell’Impero Ottomano con a capo un
governatore) le vennero annessi i distretti di Besni, Siverek e Kahta.
Nel 1859 Adiyaman ridivenne distretto e ci rimase fino al 1954; a
seguito di cambiamenti nelle condizioni sociali, culturali ed
economiche divenne comune il 01.12.1954 con la legge n. 6418.

Il territorio

La citta, situata nella Regione Sud Est dell’Anatalolia ha
un’altitudine di 669 m sul livello del mare. E circondata dalle citta
di: Diyarbakir ad Est, Sanlurfa e Gaziantep a Sud, Kahramanmaras
ad Ovest e da Malatya a Nord. La citta ¢ divisa in 9 Distretti ¢ ha una
superficie di 7.614 km?.

Il suo territorio di natura collinare si appiana dal Nord verso il Sud
ed ¢ attraversato dall’Eufrate, il fiume pit importante della Turchia,
insieme ad altri fiumi di diversa lunghezza. Una gran parte della diga
di Atatiirk, che ¢ la sesta piu grande del mondo, si trova entro i
confini della citta.

102



I valori culturali

Adiyaman ¢ stata teatro di diverse civilta e ha ospitato tante culture
proprio per questo possiede un ricco patrimonio culturale che si
rifflette nell’abbigliamento tradizionale, nei suoi balli folkloristici,
nei suoi matrimoni, nei suoi usi € costumi, nel senso dell’ospitalita;
come anche nella produzione di bellissimi oggetti di artigianato
come i tappeti, i kilim, i “cicim” (tessuti realizzati al telaio) e le
sacche. Adiyaman ¢ celebre nel mondo grazie alla sua leggenda, ai
canti ed ai balli popolari on cui ha vinto il primato mondiale.

IL SITO ARCHEOLOGICO DEL MONTE NEMRUT

11 sito dista 87 km dal centro della citta, 77 km percorrendo 1’antica
via di Arsameia e 53 km dal Distretto di Kahta. Questo tumulo, che ¢
una meraviglia mondiale, si trova su una vetta della catena montuosa
orientale dei Tauri, nel Distretto di AdiyamanKahta, all’esterno dei
confini del villaggio di Karadut. Nemrut, I’ottava meraviglia del
mondo, punto di incrocio spettacolare delle civilta orientali ed
occidentali, a 2206 m di altezza, con le sue incantevoli statue alte 10
m ¢ con le lapidi lunghe svariati metri, si trova nella lista del
patrimonio mondiale dell’Unesco. Sopra il santuario funebre
realizzato per Antioco I re di Commagene, ¢ stato posto un tumulo
con un alto strato di sassolini piatti e, intorno ad esso, terrazze con
I’altare per il fuoco, statue gigantesche in stile greco-persiano e steli
con bassorilievi. Per penetrare il mistero delle statue gigantesche che
contemplano da 2000 anni i piu straordinari spettacoli del sorgere e
del tramonto del sole, € necessario andare alla scoperta della civilta
di Commagene.

La civilta di Commagene

Commagene, che in greco significa “la societa dei geni” in accordo
con il suo nome ¢ un regno che integra le credenze, la cultura e le
tradizioni della civilta greca e persiana. All’inizio del I secolo a.C,
durante le guerre interne che misero fine alla dinastia dei Seleucidi,
Commagene venne fondata come regno indipendente da parte di
Mitridate Callini I. Esso raggiunse la notorietd durante il regno di
Antioco Epifanio I (6232 a.C.) figlio di Mitridate Callini I. A lui fece
seguito Antioco Mitridate II. In base alle fonti storiche il regno di
Commagene, che durdo 141 anni, venne annesso alla provincia
romana quando Vespasiano conquisto la regione e perduro fino al 72

d.C.
103



La scoperta del Monte Nemrut

Il primo ad accennare alle vestigia che si trovano in cima al monte
Nemrut, supponendo che risalissero agli Assiri, fu I’ingegnere
tedesco Karl Sester, incaricato ei lavori stradali di Diyarbakir nel
1881.

Sulla scia delle informazioni date da Sester, una squadra diretta dal
giovane scienziato Otto Punchtein, mandato dall’Accademia Reale
per fare ricerche nella regione, effettud degli studi sul tumulo in cima
al monte Nemrut, sulle colossali statue che si trovavano sulle
terrazze ad Est ed Ovest del tumulo e su diversi bassorilievi realizzati
su lastre di pietra. In seguito a lunghi studi, Punchtein decifro
I’epigrafe greca e scopri che queste vestigia appartenevano alla
civilta di Commagene ed erano state fatte costruire dal re Antioco L.
L’epigrafe dettata da Antioco racchiude il segreto del monte Nemrut
e le leggi di Antioco stesso

In seguito, le ricerche sul Monte Nemrut vennero portate avanti
dall’Ingegnere Tedesco Karl Humann e da Osman Hamdi Bey,
fondatore del Museo Archeologico di Istanbul; dal 1953 al 1980
dall’archeologa americana Theresa Goel e da Friedrich Karl Dorner e
dal 1986 in poi questi studi proseguirono con Sencer Sahin studente
di Karl Dormner. Gli scavi che hanno contribuito alla scoperta della
civilta di Commagene vennero effettuati, oltre al Monte Nemrut,
anche ad Arsameia, Samsat e nel bacino dell’Eufrate. Tra i reperti
ritrovati durante gli scavi, quelli trasportabili sono stati portati al
Museo di Adiyaman ed il resto ¢ salvaguardato nel Parco Nazionale.

11 Tumulo

E un tumulo artificiale di 50
m di altezza, che all’origine
era di 55 m, formato da
30.000 mq di sassolini piatti
su uno spazio del diametro
di 150 m e si trova in mezzo
alle terrazze di est, ovest e

nord. Come definito
nell’epigrafe stessa ¢ la
tomba del Re Antioco.

104



Lo spazio sacro di Nemrut (Hierothesion) - La Terrazza Est

S1 entra nello spazio sacro attraverso gli scalini scavati nella roccia.
Qui si trovano le statue sedute sui troni in fila, dell’altezza di 10 m
col viso rivolto al sole e ai loro due lati la galleria degli Avi e
I’ Altare.

i lati della fila degli Dei, vi ¢ la statua del eone, che rappresenta il
protettore ed il simbolo del territorio che ¢ dominato in terra dal
Regno di Commagene; inoltre vi ¢ ’altro simbolo considerato sacro
che ¢ la statua dell’Aquila protettrice, che rappresenta il dominio
celeste e nello stesso tempo il simbolo di Giove, re degli Dei. A capo
della fila degli Dei vi ¢ la statua di Antioco I, Re di Commagene.
Proprio di fronte ai troni vi ¢ I’altare del fuoco di forma quadrata,
costituito da blocchi di pietra con scalini. Questo era il luogo dove
venivano presentate le offerte agli dei e bruciato il fuoco per essi;
accanto si trova la statua del Leone protettore seduto. Antioco I,
macedone da parte di madre e persiano da parte di padre, come
sintesi del credo religioso greco-persiano ereditato, fece realizzare
sulla cima piu alta delle terre di Commagene la sua statua accanto
alle statue degli Dei.

Accanto al Re Antioco, nell’epigrafe dietro ai troni, vi ¢ la statua di
Tyché Commagene, dea dell’abbondanza, che diede il nome al regno
che provvede a dare nutrimento a tutto. Il culto della dea, il cui nome
latino ¢ Fortuna, fu particolarmente diffuso nel Periodo Ellenistico,
tanto da mettere in ombra gli altri dei. Essa era anche nota come dea
del destino. Il melograno e 1'uva sul apo della dea rappresentano
I’abbondanza ¢ la fertilita. Inoltre, sempre per evidenziare la sua
prolificita, la dea ha in grembo della frutta.

ZeusOromasdes ¢ il dio degli dei ed ¢ il dio del cielo. E il dio che
rappresenta tutte le forze naturali del cielo. La luce, il chiarore, le
nuvole, il tuono, il fulmine ed il lampo sono sotto il dominio di
Giove. Come capo degli dei dell’Olimpo, pose il suo trono in cima
ad esso. Dopo aver preso lo scettro reale, realizzato da Efesto
(Vulcano), il dio fabbro, domina come padre degli uomini e degli
dei. Chiunque riceva da lui questo scettro, che rappresenta il potere
reale, pud usare quell’autorita. Per questo si credeva che i re
nascessero da Giove e venissero da lui allevati e formati. L’aquila ¢
I'uccello sacro che ha il compito di trasmettere agli uomini le
disposizioni di Giove.

105



Apollo, nato dall’unione del Dio supremo Giove con Leto, figlia di
Titano, ¢ un dio dell’Anatolia; simboleggia il potere colto, quieto e
misurato, ed essendo luce ha la capacita di vedere la natura e
rappresenta la forza e la capacita di foggiare i metodi che si basano
sulla facolta mentale e la ricerca dei beni con I’intelletto.

Ercole ¢ il figlio del dio Giove e della mortale Alcmena. Personifica
la forza fisica e la superiorita dell’'uomo sulla natura. Agisce sempre
per il bene e si rende utile all’umanita trionfando sulle avversita della
natura e sul male. Hera (Giunione) odia e perseguita Ercole dal
giorno in cui € nato poiché egli ¢ il figlio che il marito Giove ha
avuto da un’altra. E proprio questo odio di Hera che fa compiere a
Ercole le famose imprese, una piu difficile dell’altra. Egli compie il
suo primo gesto valoroso a diciotto anni, uccidendo il leone di
Nemea, come raffigurato nella statua, sulla terrazza est, che lo
mostra con in mano la clava. Compi le sue mitiche dodici fatiche con
la sola forza delle sue braccia e con la clava che tiene in mano.
Ercole, che ¢ il simbolo della forza fisica e morale, venne idolatrato
sia come dio che come eroe.

Sul lato Nord e Sud della terrazza vi sono le stele con i bassorilievi
che rappresentano la genealogia della famiglia reale di Comamagene.
Dietro ai troni, vi ¢ ’epigrafe costituita da 237 righe, testamento
religioso e sociale del re Antioco. Nel suo testamento (Nomos)
dichiara come, in qualita di sovrano religioso e grazie alla sua fede,
abbia superato grandi pericoli e situazioni senza speranza, vivendo
una lunga esistenza felice. Asserisce di aver costruito questo luogo
come patria comune a tutti gli dei e di aver realizzato le loro statue
insieme alla sua con la stessa pietra onde rendersi immortale in
mezzo all’eterna venerazione delle somme divinita

Egli stabilisce che i rituali sacrificali per gli dei si debbono effettuare
in quel luogo ed istituisce come giorni di festa il 16giorno del mese
di Audnaios, giorno del suo compleanno, ¢ il 10giorno del mese di
Loos, giorno della sua incoronazione. Stabilisce di osservare questa
tradizione come un dovere religioso poiché tutto cio che viene fatto
con fede si svolge facilmente, mentre la mancanza di fede porta alla
rovina. Stabilisce che gli incaricati del santuario accolgano con
premura la gente locale e straniera che giunge in questo luogo e che
essi godano del festino mangiando e bevendo a volonta senza sentirsi
spiati.

Il Re Antioco, che aveva preso sotto la sua protezione i musicisti in
servizio, fece un lascito di un terreno, per le spese di culto e per

quelle dei banchetti e proibi che tali proprieta fossero usate al di fuori
106



del loro scopo. Sempre lo stesso Re, nell’Epigrafe, vuole che si
dimostri rispetto agli dei ed agli antenati ed augura che I’attenzione e
la misericordia di tutti gli dei di Commagene, della Persia e della
Macedonia, sia rivolta a coloro che saranno rispettosi. Il re e
I’amministrazione che verra dopo di lui, se preservera queste leggi e
questi riti, avra la benedizione sua, degli dei e degli antenati.
Conclude il suo testamento augurando ogni tipo di disgrazia a coloro
che mancheranno di rispetto agli dei

11 sorgere del sole visto dalla terrazza est del Monte Nemrut ¢ di una
maestosita che non ha pari in nessun altra parte nel mondo e incanta
coloro che vi assistono. Il periodo piu adatto per ammirare questo
spettacolo va da Aprile ad Ottobre

La Terrazza Nord

Questa terrazza € una via sacra lunga 180 m che collega la terrazza
est a quella ovest. Inoltre vi si trovano una stele incompiuta e dei
piedistalli.

La Terrazza Ovest

Anche qui vi sono le statue degli dei presenti nella terrazza est,
insieme a stele con bassorilievi relativi ai componenti della famiglia
reale persiana e macedone.

Il re Antioco I & raffigurato mentre stringe la mano agli dei di
Commagene: Tyche, Apollo Mithra, Zeus Oromasdes e Ercole
Artagnes. Su di un blocco alto 2 metri e largo 2,5 metri ¢
rappresentata la figura di un leone che cammina verso destra. Si
tratta del piu vecchio oroscopo astrologico. Sul corpo del leone, che
ha sul collo una mezzaluna, vi sono delle stelle, mentre nella parte
alta ¢ stata individuata la disposizione di tre pianeti: Marte, Giove ¢
Venere. Gli archeologi e gli astrologi per individuare la data reale
dell’oroscopo fatta 2000 anni fa, fecero varie ricerche e sul
bassorilievo si legge la data 7 luglio 62 a.C. che rappresenta la salita
al trono del re Antioco.

Mentre il sorgere del sole ¢ da osservare dalla terrazza Est, la
meravigliosa visione del tramonto e lo splendore del cielo in quel
momento potrete goderlo dalla terrazza Ovest.

OO T~

107



S o e N
QUARTO GIORNO

Lunedi 7 ottobre 2013
B. V. Maria del Rosario

ADIYAMAN - URFA — HARRANA - ANTIOCHIA

Programma giornata

Pensione completa. La mattina partenza alla volta della citta di
Abramo, antica Edessa, all’arrivo visita alla piscina sacra con la
grotta di Profeta Abramo e successivamente partenza per la citta
biblica Harrna, proseguimento ad Antiochia. Cena e pernottamento
in hotel.

La moderna e popolosa Sanliurfa, se puo essere interessante per la
presenza di un vivace bazar, lo ¢ ancora di piu per il suo profondo
significato storico. Gia citta ittita, divenne I’Edessa macedone che, in
epoca piu recente, assunse un fondamentale ruolo nella diffusione
della religione cristiana nell’area. Per quasi mille anni la citta fu
contesa tra arabi, bizantini, armeni, franchi, selgiuchidi, sino a che
venne definitivamente annessa all’impero Ottomano. Di questa
antica e tormentata storia rimane ben poco nell’odierna Sanliurfa, ma
sono interessanti le cosiddette Vasche sacre di Abramo. Infatti,

108



secondo la tradizione, il patriarca — tra 1’altro venerato da tutte le tre
grandi religioni monoteiste — si sarebbe fermato proprio qui prima di
raggiungere il paese di Canaan.
In cittd meritano una visita la cittadella fortificata di epoca crociata,
la Medresa Abd ar-Rahman e il Malkam el-Halil con il suo minareto
quadrato di epoca duecentesca.

IL VOLTO SANTO DI EDESSA

Tipo di reliquia:
Mandylion: in aramaico mandylion significa “asciugamano”, mentre
in arabo mandilequivale a “telo”.

Soggetto:

Volto di un uomo barbuto con capelli lunghi, identificato con il
Cristo impresso al centro di un telo rettangolare. Dal VI secolo
il Mandylion diventa modello del volto di Cristo per gli iconografi
bizantini. Nel secondo Concilio di Nicea (787) si sancisce la
legittimita della venerazione del Mandylion.

Datazione:

Secondo la leggenda di Edessa e la tradizione popolare risale al 30
d.C., poco prima della passione e morte di Cristo. Alcuni studiosi
identificano tale reliquia con la Sindone, il lenzuolo che avvolse il
corpo di Cristo dopo la sua morte, il quale, piegato otto volte, faceva
vedere solo I’immagine del capo. In qualsiasi caso la datazione
permane sempre al I secolo d.C.

Luogo di provenienza:
Edessa, capitale del regno Osroene durante il tempo di Cristo. Oggi
la citta ¢ denominata Urfa ed ¢ situata in Turchia.

Luogo di conservazione:

Secondo alcuni studiosi la Sindone, conservata oggi a Torino (Italia)
nella Cappella del Guarini all’interno della Cattedrale di San
Giovanni Battista, ¢ la reliquia di Edessa.

Altri segni particolari:
Ciuffo di capelli al centro della fronte, sopracciglio a destra
aggrottato, gonfiore della guancia sinistra, area priva di peli fra

labbra e barba, la barba sotto il mento divisa in due fasce.
109



Fonti:

Sinissario, libro liturgico orientale

EUSEBIO DI CESAREA, Historia ecclesiastica, IV secolo

EGERIA, Itinerario di viaggio, IV secolo

PAPA STEFANO 111, Omelia per l'inaugurazione del Sinodo lateranense, 769 d.C.
PIETRO DIACONO, De locis sanctis, 1130.

ODERICUS VITALIS, Historia ecclesiastica

EVAGRIO SCOLASTICO, Storia Ecclesiastica

Atti di Taddeo, testo apocrifo.

STORIA DELLA RELIQUIA DI EDESSA

Secondo la tradizione orientale Abgar V Ukkama, re di Edessa, citta
sud-orientale dell’odierna Turchia, era affetto dalla lebbra. Dopo
aver sperimentato inutilmente diverse terapie, il re, venuto a
conoscenza dei miracoli compiuti da Gesu e convinto della sua
natura divina, invio presso di lui I’archivista Anania incaricandolo di
fargli un ritratto e di consegnargli una lettera d’invito affinché
venisse da lui a guarirlo.

Anania, mentre aspettava la risposta di Gesu, cerco di dipingere il
suo ritratto ma non fu possibile “a causa della gloria indicibile del
suo volto che cambiava nella grazia”. Allora Cristo, lavatosi il volto,
impresse su un panno, definito dagli apocrifi Atti di Taddeo “rakos
tetradiplon” (panno raddoppiato quattro volte), la sua immagine e
glielo consegno assieme a una lettera in cui dichiarava I’impossibilita
di venire da lui. Il re Abgar non ebbe dunque modo d’incontrare
personalmente Gesu, ma alla vista del volto fissato
sul Mandylion guari e si converti.

Tale reliquia nei primi anni sarebbe stata collocata in una nicchia
della porta principale della citta. Poi, in seguito all’avvento del
paganesimo, per difenderla dalla sua furia distruttrice, venne murata
dentro una cavita ricoperta con una ceramica. Su tale ceramica
s’impresse una copia dell’immagine di Cristo, dando cosi origine a
un’altra reliquia, quella del Keramion, sulla quale si sarebbe poi
basata 1’icona del “Santo Volto” di Novgorod. Conclusasi la lotta
iconoclasta e ristabilita la legittimita del culto delle immagini, con il
Concilio tenutosi nell’843, gli imperatori di Costantinopoli si misero
alla caccia di reliquie. Fu cosi che nel 943 Romano I Lecapeno
assedio Edessa (la quale era rimasta prima in territorio persiano e poi
arabo) e acquisto la sacra reliquia al prezzo di 12.000 denari
d’argento e la liberazione di 200 prigionieri saraceni.

110



Il Mandylion venne dunque trasportato a Costantinopoli (il 16 agosto
944), e, dopo I’esposizione nella chiesa di Santa Sofia, fu
definitivamente collocato nel santuario della Madre di Dio detto “del
Faro”. Ben presto giunsero a Costantinopoli anche altre reliquie,
quella del Keramion, due copie del Mandylion venerate a Edessa dai
nestoriani e dai monofisiti, che potrebbero essere identificate con
quella del Vaticano e quella di Genova.

In seguito al sacco di Costantinopoli (1204), al termine della quarta
crociata la sacra reliquia scomparve.

Secondo alcuni studiosi questa reliquia potrebbe corrispondere in
realta alla stessa Sindone di Torino ripiegata. Attualmente sono tre le
icone-mandylion che derivano da quello di Costantinopoli: il
Santo keramion di Novgorod, I1 Santo Volto di Laon, il Santo Volto
di Jaroslavl’.

T ]
L TR

F o ;’\» :
‘ SEFAZL < TUIANE - NAVEPYCE
TV T T T I [T TP T
I Volto della Sindone,
Cappella del Guarini
all’interno della Cattedrale di

San  Giovanni  Battista,
Torino.

Mandylion o Sainte face de Laon,
XIII secolo, Duomo, Laon.

Secondo alcuni studiosi il Mandylion altro non ¢ che la Sindone
ripiegata otto volte. Ora confronta 1’icona-mandylion del Volto Santo
111



di Laon (XIII secolo) e il Volto Sindonico. Noti qualche
somiglianza?
Individua i nove segni comuni ai due volti nell’elenco sottostante.

. Capelli divisi da scriminatura centrale.

. Due ciuffetti di capelli pendenti al centro della fronte.

. Un tratto trasversale sulla fronte.

. Uno spazio delimitato da tre lati, al di sopra del naso.

. Una piega a forma di V all’interno dello spazio trilaterale.

. Un’altra piega a forma di V sullo spigolo del naso.

. Il sopracciglio destro un po’ piu alto di quello sinistro.

. Occhi incavati, come quelli degli uccelli notturni.

9. Lo zigomo sinistro molto marcato, piu alto del destro.

10. Lo zigomo destro molto marcato, piu basso del sinistro.
11. La narice sinistra piu larga della destra.

12. Fossetta (piccola cavita tra naso e labbro superiore) un po’
profonda.

13. Una linea molto marcata sotto il labbro inferiore.

14. Spazio glabro tra il labbro inferiore ¢ la barba.

15. Barba a due punte.

16. Linea trasversale sulla gola.

(Particolarita rintracciate sul Volto dell’uomo della Sindone dal noto
biologo francese Paul Vignon)

01NN kB W —

OO~

HARRAN

Poco distante da Edessa (a circa 50 km, verso il confine con la Siria)
merita un’escursione la citta di Harran, uno dei siti storici piu
antichi che si conoscano, citato nella Genesi, e protagonista di
infiniti scontri da quelli degli antichi hurriti, alle lotte tra Roma e i
Parti, sino alle crociate e all’invasione mongola. Interessante la
cittadella, la moschea Ulu Cami, le porte ar-Rum e ar-Raqqua.

Al centro della parte superiore della Mesopotamia, questo luogo
richiama il patriarca Abramo. Di qui egli sarebbe partito, come dice
la Bibbia, per la terra di Canaan e qui sarebbe tornato il suo servo
Eliezer a cercare la moglie per il figlio Isacco, e qui si sarebbe

112



rifugiato Giacobbe per sfuggire all’ira del fratello Esau, e vi prese
due mogli vivendo a Carran per 14 anni almeno. Insomma un luogo
biblico fortemente legato alla storia dei Patriarchi. La vostra visita al
villaggio vi riportera indietro di centinaia di anni: la vita semplice
della gente, la grande steppa, la calda terra desertica, il maestoso
silenzio di luoghi, vi manifesteranno il fascmo di una vita che fu di
epoche  passate e  nomadiche. -
raggiungibile deviando un poco dalla-7
strada principale della costa egea. Sif°
giunge su un promontorio  aw
strapiombo sul fiume Kocagay, ricco| =
di acque anche in piena estate, e cid
conferisce al paesaggio un certo .
fascino. Vi si possono trovare monumenti interessanti dell epoca
ellenistica, romana e bizantina, ma quello che piu impressionera
saranno i suoi monumenti funerari.

Gia nel II millennio a.C. Harran, (strada carovaniera in
semitico) ¢ menzionata negli
archivi di Mari come citta e
stazione carovaniera. Dopo il
1500 a.C. la citta fu sotto il
controllo hittita nonostante la z
ona fosse popolata da Hurriti.
; Verso la fine del II millennio,
"% Harran entrd in possesso degli

SR Assiri. In questa citta,
proveniente da Ur di Caldea, si stanzid Terakh, padre di Abramo,
assieme a tutta la sua famiglia (Gn 11, 31). Sulla base di taluni passi
biblici pare che la patria di Abramo sia Harran (cfr. Gn 12,1; 24,4-7).
Ma cio si spiega sufficientemente con il fatto della migrazione di
Terakh da Ur di Caldea ad Harran. Questi, come tutta la sua famiglia,
era politeista (cfr. Gs 24,2).

Il passaggio di Abramo alla fede nell’unico Dio si colloca proprio ad
Harran. E qui che intorno all’anno 1850 a.C. egli ricevette I’invito a
partirsene verso ’ignoto per ottemperare all’invito di Dio: « Vattene
dal tuo paese, dalla tua patria e dalla casa di tuo padre, verso il paese
che io ti indichero. Anni piu tardi Abramo mando a ricercare una
sposa per il suo figlio Isacco tra la sua parentela ancora

113



dimorante ad Harran. Faro di te un grande popolo e ti benediro,
renderd grande il tuo nome e diventerai una benedizione. Benedird
coloro che ti benediranno e coloro che ti malediranno malediro e in
te si diranno benedette tutte le famiglie della terra » (Gn 12,1-3).
Anni piu tardi Abramo mando a ricercare una sposa per il suo figlio
Isacco tra la sua parentela ancora dimorante ad Harran. Come
sappiamo da Genesi 24, 1-66, la scelta cadde su Rebecca, figlia di
Betuel. Ad Harran si rifugio per alcuni anni Giacobbe per sfuggire
all’ira del fratello Esau. Ospite dello zio Labano sposo le due figlie
di costui e si porto via una cospicua dote (Gn 29-30). Anche in epoca
successiva agli eventi narrati in Genesi, Harran mantenne una
notevole importanza come centro commerciale. Fu nelle sue
vicinanze che Crasso, nel 53 a.C., subi una disastrosa sconfitta.

Il nome di Harran ¢ strettamente legato a quello dell’imperatore
Caracalla, che qui venne assassinato mentre si trovava in visita
al tempio della divinita lunare, Sin. Sotto Marco Aurelio (161-180
d.C.), la citta, annessa all’impero, inizid a battere moneta e con
Settimio Severo (193-211) fu elevata al rango di colonia. Il nome di
Harran ¢ strettamente legato a quello dell’imperatore Caracalla (198-
217), che qui venne assassinato mentre si trovava in visita al tempio
della divinita lunare, Sin. La posizione di citta di frontiera spiega
perché Harran fu piu volte contesa tra Romani e Persiani sassanidi.
Nel 639 cadde definitivamente in mano agli Arabi.

Sulla presenza cristiana in
Harran, le
notizie piu  significative ci
provengono dalla pellegrina
Eteria che qui soggiorno,
presumibilmente alla fine del IV
secolo. Stando alla sua relazione
« in tutta la citta, salvo pochi
chierici e santi monaci che vi
abitano, non trovai un solo cristiano: sono tutti pagani ». Questa
nutrita presenza pagana ¢ confermata da Sozomeno il quale ricorda
come I’imperatore Giuliano 1’Apostata, mentre non si fermo a
Edessa, a motivo dell’odio verso 1 suoi abitanti che avevano accettato
la fede cristiana, si reco invece ad Harran dove, avendo trovato un
tempio dedicato a Giove, immolo vittime e fece voti (Sozomeno,
VL1).

114



Le memorie e i personaggi dell’Antico Testamento hanno
dunque trovato un’attenzione particolare nella Chiesa dei primi
secoli La prevalenza del paganesimo si mantenne sino al tempo di
Giustiniano (527-564) e oltre. Nondimeno in cittd esisteva una
Chiesa cristiana e un’altra era sita fuori delle mura. Secondo la
notizia di Eteria, questa Chiesa era edificata sulla casa di Abramo e
sulla tomba di un monaco e martire di nome Elpidio. Eteria attesta
che in occasione della sua festa ebbe modo d’incontrare monaci e
anacoreti che in questa circostanza erano soliti convenire ad Harran
da tutta la Mesopotamia [1]. Ancora dal suo diario di viaggio
apprendiamo che a sei miglia di distanza da Harran, ella visito il
pozzo di Giacobbe (cfr. Gn 29,1-6) presso il quale esisteva « una
santa chiesa, molto grande e bella... La, attorno al pozzo » scrive «
non abitano altri che i chierici della chiesa che vi si trova e i monaci
che hanno vicini i loro eremi ». Le memorie e i personaggi
dell’Antico Testamento hanno dunque trovato un’attenzione
particolare nella Chiesa dei primi secoli. Harran, con il suo passato
legato ai patriarchi, ne costituisce appunto un significativo esempio.

LUOGHI E MONUMENTI INTERESSANTI

* Le singolari case a forma di termitaio, caratteristiche della Siria
del nord.

* La Fortezza restaurata nell’XI sec dai crociati, che include il
tempio di Sin, la dea Luna.

* La Grande Moschea iniziata nell’VIII sec. restano poche rovine,
ma suscita ancora emozione con la sua facciata e la fontana del
cortile interno.

FONTI STORICHE
LA PELLEGRINA ETERIA VISITA HARRAN

Cosi dunque, dopo avervi sostato tre giorni, dovetti avanzare ancora

fino a Charris, poiché ora si chiama cosi. Nelle Sacre Scritture si dice

che Charra ¢ il luogo dove sostd sant’Abramo, come ¢ scritto nel

Genesi, quando il Signore disse ad Abramo: « Parti dal tuo paese e

dalla casa di tuo padre e va’... », ecc. Quando arrivai la, a Charra,

andai subito alla chiesa che si trova entro la cittd; in seguito vidi
115



anche il vescovo del luogo, molto santo, un uomo di Dio, che ¢ pure
monaco ¢ confessore; egli si degnd di mostrarci tutti i luoghi che
desideravamo vedere. Infatti, ci condusse subito a una chiesa che ¢
fuori dalla citta, nel punto dove vi fu la casa di sant’Abramo,
costruita cio¢ sulle stesse fondamenta e con la stessa pietra, come
diceva il santo vescovo. Quando giungemmo alla chiesa, si fece una
preghiera e si lesse il passo del Genesi, si disse anche un salmo e
un’altra preghiera e cosi, con la benedizione del vescovo, uscimmo
fuori. Si degno pure di condurci al pozzo dove andava a prendere
I’acqua santa Rebecca. E il santo vescovo ci disse: « Ecco il pozzo da
cui santa Rebecca attinse acqua per i cammelli del servo di
sant’ Abramo, Eliezer » e si degnava di farci vedere ogni cosa. Nella
chiesa che — ho detto — si trova fuori dalla citta, venerabili dame e
sorelle, dove vi fu un tempo la casa di Abramo, c’¢ ora la tomba di
un monaco di nome Elpidio. Ma ci capitd una gran fortuna, quella di
arrivare la la vigilia della festa di sant’Elpidio, il 9 delle Calende di
maggio, giorno in cui da ogni parte di tutte le zone della
Mesopotamia tutti i monaci — anche quelli anziani che vivevano nella
solitudine e che son detti asceti — dovevano scendere fino a Charra
per la festa che vi si celebra con grande solennita e in ricordo di
sant’ Abramo, poiché la sua casa fu 1a dove si trova ora la chiesa e
dov’¢ stato posto il corpo del santo martire. Cosi dunque abbiamo
avuto la fortuna molto grande e insperata di vedere 1a i monaci della
Mesopotamia, dei santi e veramente degli uomini di Dio, anche
quelli la cui fama e vita erano conosciute lontano e che io non
credevo assolutamente di poter vedere: non perché 1’accordarmi
anche questa grazia fosse impossibile a Dio che si degnava di
concedermi tutto — ma perché avevo sentito dire che all’infuori del
giorno di Pasqua e di quel giorno, essi non scendevano dai luoghi
dove abitavano poiché questi uomini fanno molte cose meravigliose
— ¢ 10 non sapevo in che mese fosse la festa del martire di cui ho
parlato. Cosi per volonta di Dio, avvenne che arrivai 1a il giorno che
neppure speravo.

(dal Diario di Eteria, trad. di Clara di Zoppola, Roma 1979)

116



S o o s U
QUINTO GIORNO

MARTEDI 8 OTTOBRE 2013

ANTIOCHIA - CAPPADOCIA

Programma giornata

Pensione completa. La mattina visita alla Grotta di San Pietro ed il
convento dei Cappuccini della citta.

Antiochia di Siria, é situata in una splendida posizione, quasi al
termine di una vallata fertile, solo 20 km dal mare, circondata da
montagne. All’epoca del nuovo Testamento era una citta importante,
terzo dopo Roma ed Alessandria. Pero della sua storia e del suo
glorioso passato rimane molto poco. Prima vedremo il museo, ricco
di antichi mosaici provenienti dalle ville di Dafne ed Antiochia.

Per il pellegrino ci sono tre realta importanti nella visita ad
Antiochia.

La prima é il nome “cristiano”. La Grotta di San Pietro, seconda la
tradizione sarebbe il luogo dove si riunivano i primi cristiani.

La seconda importanza é_la missione. Gerusalemme ed Antiochia
sono due citta missionarie. Pero i fondatori di chiese partivano da

Antiochia (Atti 13,2) e ad Antiochia facevano ritorno (At 14,26), per
117



poi ripartire in nuove ondate missionarie (At 15,36). I nomi noti a
noi per i grandi missionari di Antiochia sono Pietro (Gal 2,11),
Barnaba e Paolo (Atti 13,2ss), Giovanni Marco (Atti 13,5), Tito (Gal
2,1-3), Agabo (Atti 11-28), e quasi certamente anche Luca, [’autore
degli atti degli Apostoli.

La terza ¢ che Antiochia fu quello di mettere al servizio del Vangelo
e della missione, i mezzi della comunicazione sociale. Infatti con
ogni probabilita ad Antiochia furono scritti il vangelo di Matteo e la
Didache, mentre ¢ certo che il vescovo antiocheno degli inizi del
secondo secolo, Ignazio martire, ha scritto sette famose lettere a
diverse comunita (Efeso, Filippi, Roma....) e persone (Policarpo,
Vescovo di Smirne).

Proseguimento per Cappadocia, all’arrivo visita alla citta

sotterranea di Kaymakli in Cappadocia, cena e pernottamento in
hotel.

O T~

Antiochia

Antiochia ogi

Antiochia di Siria (turco: Antakya) ¢ una citta della Turchia, sulle
rive del flume Oronte, poco lontana dalla sua foce nella parte nord-
orientale del Mare Mediterraneo e poco distante dalla frontiera con la
odierna Siria. E la capitale della provincia Hatay e conta 139.000
abitanti (2001); essa ¢ anche un importante sito archeologico.
Anticamente fu una delle piu grandi metropoli del mondo antico, a
partire almeno dall'epoca ellenistica quando, con Roma e Alessandria
d'Egitto, rappresentava uno dei piu grandi centri commerciali e
culturali del mondo antico. Distrutta da un terremoto nel 525 d.C. e
conquistata dai persiani nel 540 d.C. subi da allora un lento declino,
che ridimensiono notevolmente la sua importanza.

118


http://it.wikipedia.org/wiki/File:Antioch_Panorama_Saint_Pierre_Church.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchia
http://it.wikipedia.org/wiki/Oronte
http://it.wikipedia.org/wiki/Mare_Mediterraneo
http://it.wikipedia.org/wiki/Siria
http://it.wikipedia.org/wiki/Hatay_(provincia)
http://it.wikipedia.org/wiki/2001
http://it.wikipedia.org/wiki/Ellenismo
http://it.wikipedia.org/wiki/Roma
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandria_d%27Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandria_d%27Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/525
http://it.wikipedia.org/wiki/540

Storia
Greci e Romani

« Ad Antiochia per la prima volta i discepoli furono

chiamati Cristiani. » (Atti 11,26)
Fu fondata all'incirca nel 300 a.C. da Seleuco I Nicatore, uno dei
generali di Alessandro Magno e per piu di due secoli fu la capitale
del Regno dei Seleucidi. Nel 64 a.C. Pompeo conquisto la regione e
costitui la provincia romana della Siria; di essa Antiochia divenne la
capitale.
La citta dal 47 al 55 circa vide le prime predicazioni cristiane
dell'apostolo delle genti, Paolo di Tarso. Dei luoghi della
predicazione di Pietro e Paolo ¢ rimasta la grotta che, secondo la
tradizione, li vedeva radunarsi per la celebrazione dell'eucaristia. Con
la diffusione del Cristianesimo, iniziata da san Barnaba, Antiochia
divenne la sede di uno dei quattro patriarcati iniziali, insieme
a Gerusalemme, Alessandria e Roma. Come citta  dell'Impero
Romano essa prosperd fino al V secoloe vide crescere la sua
popolazione fino a circa 500.000 abitanti.
La metropoli, abbellita da monumenti e templi, si arricchi di marmi
pregiati e, fin dal I secolo, venne annoverata fra le citta piu prospere
¢ importanti dell'Impero e la terza per popolazione, dopo Roma e
Alessandria.
Numerosi furono gli imperatori che vi eressero varie opere, a
cominciare da Caligola, che ricostrui ed ingrandi il foro, fino
ad Aureliano che, tornato dalla guerra contro la
regina Zenobia di Palmira, altra ricchissima citta, aveva sostato in
citta ed aveva deciso di abbellirla.
Essa perd dovette provare anche gravi terremoti e incendi. Posta in
una zona ad elevata sismicita, la causa principale della quasi totale
scomparsa della presenza romana in citta furono i numerosi terremoti
che la colpirono. Mori ad Antiochia I'imperatore Marco Ulpio
Traiano nell'anno 117 d.C.
Tornato dalla mastodontica campagna militare che lo vide impegnato
alla conquista della Mesopotamia, mori in citta colpito da una
malattia.
In eta romana nacquero ad Antiochia (IV secolo) il rétore Libanio e il
massimo storico latino della tarda antichita, Ammiano Marcellino.

Tra Bisanzio, la Persia e gli Arabi
119


http://it.wikipedia.org/wiki/Atti_degli_Apostoli
http://www.laparola.net/wiki.php?riferimento=At11%2C26&formato_rif=vp
http://it.wikipedia.org/wiki/300_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Seleuco_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandro_Magno
http://it.wikipedia.org/wiki/Seleucidi
http://it.wikipedia.org/wiki/64_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Gneo_Pompeo_Magno
http://it.wikipedia.org/wiki/Siria
http://it.wikipedia.org/wiki/47
http://it.wikipedia.org/wiki/55
http://it.wikipedia.org/wiki/Paolo_di_Tarso
http://it.wikipedia.org/wiki/San_Pietro
http://it.wikipedia.org/wiki/Eucaristia
http://it.wikipedia.org/wiki/Cristianesimo
http://it.wikipedia.org/wiki/San_Barnaba
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Antiochia
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Gerusalemme
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Alessandria_d%27Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/Papato
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano
http://it.wikipedia.org/wiki/V_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/I_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Caligola
http://it.wikipedia.org/wiki/Aureliano
http://it.wikipedia.org/wiki/Zenobia
http://it.wikipedia.org/wiki/Palmira
http://it.wikipedia.org/wiki/Traiano
http://it.wikipedia.org/wiki/Traiano
http://it.wikipedia.org/wiki/117
http://it.wikipedia.org/wiki/Mesopotamia
http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Libanio
http://it.wikipedia.org/wiki/Tarda_antichit%C3%A0
http://it.wikipedia.org/wiki/Ammiano_Marcellino

Nel 540 fu occupata per breve tempo dai Persiani sasanidi e quindi
ripresa dai Bizantini.

Nel 636 venne conquistata dal califfato arabo degli Omayyadi, e
divenne una citta araba, ma decadde d'importanza.

Presa dall'imperatore bizantino Niceforo II Foca (Phokas) nel 969,
divenne un Dbaluardo fortificato contro gli attacchi dei
Turchi selgiuchidi.

Dominazione turca

I Turchi pero riuscirono ad occuparla nel 1085. Nel 1098 fu presa
dai Crociatinel  corso  dellaprima  Crociata, strappandola
a Yaghisiyan e divenne un Principato normanno sotto Boemondo di
Taranto.

Nel 1268 fu catturata da Baybars, sultano dei Mamelucchi, che la
rovino a tal punto che non riusci piu ad essere una grande citta, tanto
che il suo ruolo regionale venne assunto dalla citta portuale
di Alessandretta, in turco Iskenderun.

Nel 1517 fu conquistata dai Turchi ottomani e divenne parte
dell'lmpero ottomano fino alla fine della Prima guerra mondiale.
Sebbene appartenesse geograficamente allo Stato di Siria, con un
referendum la provincia scelse di entrare a far parte della
moderna Turchia. Nonostante ci0 sopravvive nella citta un forte
sentimento irredentista siriano.

Grotta di S. Pietro

120


http://it.wikipedia.org/wiki/540
http://it.wikipedia.org/wiki/Persiani
http://it.wikipedia.org/wiki/Sasanidi
http://it.wikipedia.org/wiki/Bizantini
http://it.wikipedia.org/wiki/636
http://it.wikipedia.org/wiki/Califfo
http://it.wikipedia.org/wiki/Arabi
http://it.wikipedia.org/wiki/Omayyadi
http://it.wikipedia.org/wiki/Imperatore_bizantino
http://it.wikipedia.org/wiki/Niceforo_II_di_Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/969
http://it.wikipedia.org/wiki/Selgiuchidi
http://it.wikipedia.org/wiki/1085
http://it.wikipedia.org/wiki/1098
http://it.wikipedia.org/wiki/Crociati
http://it.wikipedia.org/wiki/Prima_Crociata
http://it.wikipedia.org/wiki/Yaghisiyan
http://it.wikipedia.org/wiki/Principe
http://it.wikipedia.org/wiki/Normanni
http://it.wikipedia.org/wiki/Boemondo_di_Taranto
http://it.wikipedia.org/wiki/Boemondo_di_Taranto
http://it.wikipedia.org/wiki/1268
http://it.wikipedia.org/wiki/Baybars
http://it.wikipedia.org/wiki/Mamelucchi
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandretta
http://it.wikipedia.org/wiki/Iskenderun
http://it.wikipedia.org/wiki/1517
http://it.wikipedia.org/wiki/Ottomani
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_ottomano
http://it.wikipedia.org/wiki/Prima_guerra_mondiale
http://it.wikipedia.org/wiki/Siria
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchia

Questa grotta ¢ l'unico vestigio del cristianesimo, fiorito tanto
rigogliosamente ad Antiochia da essere ricordata proprio perché
qui "I discepoli per la prima volta furono detti cristiani” (Atti 11,26).
Scavata naturalmente nella roccia sul fianco occidentale del monte
Stauris (= monte della Croce, una delle tre montagne che sovrastano
Antiochia), la grotta ¢ lunga 13 m, larga 9 e mezzo e alta poco piu di
7 m.

Qui, secondo la tradizione, si riuniva la prima comunita cristiana con
Barnaba, Paolo e Pietro che si fermo ad Antiochia per qualche anno,
prima di recarsi a Roma. La tradizione precisa che essa fu donata alla
Chiesa dall'Evangelista San Luca, originario di Antiochia. I crociati,
che conquistarono Antiochia il 3 giugno 1098, la prolungarono di
alcuni metri, costruendo i due archi che la congiungono alla facciata.

Della costruzione primitiva rimangono ancora tracce di mosaico sul
pavimento e quasi invisibili affreschi sul lato destro dell'altare,
affreschi che una volta coprivano probabilmente l'intera parete di
fondo. Altri elementi originali della grotta sono il tunnel, che si apre
sulla sinistra di chi guarda l'altare, e la piccola vasca a livello del
pavimento, sulla destra. II tunnel, con ogni probabilita serviva per
mettersi in salvo sulla montagna in caso di attacco improvviso; la
vasca - che molti pensavano servisse da fonte battesimale -
raccoglieva l'acqua che fino a qualche anno fa colava dalla roccia e
che era bevuta devotamente dai visitatori, i quali la portavano anche
con sé per i malati. Oggi l'acqua non scorre piu perché deviata in
seguito a terremoti, non rari ad Antiochia.

Nel 1580 la grotta fu data dai musulmani agli ortodossi. Essi
l'utilizzarono fino a meta del secolo scorso come luogo di culto e
cimitero. Nel 1856 il console francese di Aleppo divenne proprietario
della grotta e la dono alla Santa Sede, la quale, tramite il Delegato
apostolico in Siria, Mgr. Brunoni, ne affido il servizio ai frati
Cappuccini.

L'altare in pietra, che nel 1931 fu eretto in sostituzione di quello
costruito in legno nel 1863, ¢ stato restaurato nel 1990, anno in cui fu
installata la "sede" - dietro di esso - e che vuole ricordare la
"Cattedra di S. Pietro in Antiochia", festeggiata un tempo dalla
Chiesa universale il 21 febbraio. La statua di S. Pietro, in marmo
bianco, che sovrasta l'altare ¢ un dono del Signor Pierre Durieux,
delegato dell'Alto Commissario Francese in Siria; fu posta nella
nicchia nel settembre del 1932.

121



La facciata, di stile orientale, ¢ in pietra del luogo ed ¢ stata eretta nel
1863, durante i restauri promossi dai Cappuccini e voluti da Pio IX.
Offerte per i1 lavori furono mandate anche da Napoleone III.
Anticamente, la facciata era preceduta da un portico (nartece), di cui
si vedono alcuni resti sulla sinistra. Il giardino antistante ¢ stato per
vari secoli un cimitero cristiano. Tombe sono state trovate anche
nell'interno, soprattutto sotto I'altare. In questa grotta, che ¢ ritenuta
la prima cattedrale del mondo, si pud celebrare tuttora I'Eucaristia. I
padri Cappuccini, rappresentanti della Chiesa cattolica e presenti in
Antiochia dal 1846, con richiesta al Museo gestore della grotta, lo
possono fare in occasione di avvenimenti particolari (Notte di Natale,
matrimoni o battesimi) e ogni volta che gruppi di pellegrini ne fanno
richiesta.

Possibili origini del culto nella grotta (di p. Domenico Bertogli)

11 5 ottobre del 2005 con gli archeologi di fama mondiale p. Michele
Picirillo e il suo assistente p. Carmelo (scavi del monte Nebo in
Giordania) e p. Pasquale Castellana di Aleppo ho visitato la grotta di
S. Pietro e la montagna circostante fino alle cosi dette "Porte di
Ferro" (di fianco alla grotta). E' stata 1'occasione per ripensare in
maniera seria il culto cristiano di questo luogo, che ricorda
certamente le origini della chiesa.

Ora i detti archeologi dicono "essere rimasti meravigliati della
ricchezza di simboli sulla roccia che fa corona alla Grotta di S.
Pietro".

14

E p. Pasquale ha aggiunto: ". non ho alcun dubbio sulla certezza di
quanto gli antichi ci hanno lasciato sulla roccia sulle loro credenze.
Questi simboli confermano l'iter della storia religiosa. Quanto c'e di
buono nei sentimenti delle antiche popolazioni, i nostri padri lo
hanno valorizzato adottandolo in cio che era lontano dall'idolatria.
1l luogo era santo? Allora potevano sceglierlo per le loro riunioni
religiose.

Le ripeto che non c'eé alcun dubbio sull'esistenza dei simboli

religiosi. Essi non sono fatti né per caso dalla natura, né

arbitrariamente per il semplice gusto di tracciare quei segni. Essi

sono espressioni di religiosita. Quindi i primi cristiani li hanno

adottati non come espressioni di idolatria, ma come espressioni del
122



sentimento religioso dei loro padri.. Naturalmente questa adozione
religiosa deve essere avvenuta quando cio era possibile, cioé quando
la maggioranza della popolazione (nel nostro caso i cristiani di
Antiochia) potevano farlo facilmente, e per questo dovettero
aspettare che il tempo maturasse le circostanze sociali. Si potrebbe
pensare alla fine del 1V secolo, quando [l'Imperatore Teodosio il
Grande confermo gli Editti gia proclamati da Costantino, Costanzo e
Gioviamo. Prima non credo. Si dovette aspettare che la maggioranza
diventasse cristiana perché il passaggio del luogo da pagano a
cristiano non suscitasse torbidi tra la popolazione antiochena, ma
fosse pacifico. E questo potremmo averlo solo nel periodo di
Teodosio il Grande, cioe dopo il 380. Prima di Teodosio il Grande
sarebbe stato difficile per il fatto che le questioni cristologiche
derivate dal Concilio di Nicea, non davano tregua ai cristiani, quindi
né sicurezza né tranquillita. C'era l'essenza della religione cristiana
da salvare, cioé il dogma della divinita della seconda Persona della
SS. Trinita. E questa di fatto si ebbe solamente sotto Teodosio il
Grande.

La roccia che porta segni evidenti di simbolismo, come nicchie e fori
sopra le grotte. Queste nicchie potrebbero piccole o grandi, non
importa. E' necessario che non siano fatte da eventi naturali, ma da
mano d'uomo. 1 fori, poi, potrebbero essere sia rotondi, fatti sempre,
in maniera sicura, da mano d'uomo e non da eventi naturali, oppure
anche quadrati come quelli che abbiamo visto prima della immagine
di Caronte. In quanto al significato simbolico é meglio, come dice P.
Piccirillo, non pronunziarsi perché ancora non lo sappiamo. Ci
mancano testimonianze letterarie. A noi basta dire in maniera certa:

Primo: che sono tracciati da mano d'wvomo. Secondo: che siano fatti
non per scopi pratici naturali, ma siano espressioni religiose e
questo lo provano gli stessi simboli che sono molto numerosi. Gli
stessi simboli si ritrovano nelle grotte venerate dai pagani, in
moltissime localita della Siria e dell'ltalia meridionale: a Cuma e
nella provincia di Agrigento, che sono le uniche che abbiamo
visitato".

Questo ¢ quanto mi ha scritto p. Pasquale. Poi bisogna aggiungere

quanto detto a viva voce da p. Michele Piccirillo riguardo i mosaici

che si trovano nel pavimento della grotta: sono certamente bizantini,

ma facilmente sono stati 1i collocati prelevandoli da un altro luogo:

manca infatti la continuita, cio¢ non sono un unico disegno ma si
123



notano spostamenti che rompono il disegno. Forse al tempo dei
crociati oppure molto dopo?

In definitiva si potrebbero tirare queste conclusioni:

» La montagna doveva essere un luogo sacro per la citta, dedicata a
qualche divinita pagana. Vi arrivavano due acquedotti che dovevano
produrre dei giochi d'acqua che scendevano alle vicine terme che si
trovavano in basso.

e La montagna ¢ piena di nicchie (chiamate in gergo
religioso edicole) di diverse dimensioni, certamente opera dell'uomo,
che avevano un significato religioso specialmente votivo.

» La grotta stessa ha tutte le caratteristiche di un luogo sacro con una
fonte che sgorgava all'interno (a destra nell'angolo, anche se oggi non
scorre pit). Se ne hanno tanti esempi. In una cartina dell'antica
Antiochia nella zona della grotta di S. Pietro e vicino a Caronte si
trovava addirittura 'abitazione dell'ubriacone Dionisio.

* Noi sappiamo che i primi credenti in Gesu, essendo ebrei, erano
abituati a pregare nelle sinagoghe: ora il quartiere ebraico della citta
si trovava al lato opposto della citta vicino alla porta per Dafne.

* Sappiamo pure che i primi cristiani, con la separazione dalla
sinagoga, si riunivano nella case private e non in luoghi particolari e
lontani dal loro ambiente.

* Infine nel primo secolo era impossibile che i cristiani, cosi
chiamati per la prima volta ad Antiochia, avessero un luogo specifico
isolato dove ritrovarsi sapendo che il cristianesimo era proibito dalla
legge, quindi potevano essere scoperti facilmente e arrestati.

* Luca stesso, essendo un levita, doveva abitare nel quartiere ebraico
della citta, vicino ad una sinagoga, ed ¢ molto inverosimile che
avesse una proprieta proprio in una zona sacra della citta.

* Come ¢ successo spesso dopo la liberta ottenuta da Costantino, 1
cristiani hanno trasformato luoghi di culto pagano in cristiani. La
stessa cosa dovrebbe essere successa per questo luogo. Sappiamo che
in passato veniva chiamata anche grotta di S. Paolo e questo per dire
che ricordava I'inizio dell'evangelizzazione di questa citta.

* Verosimilmente con Teodosio il Grande dopo l'editto "De fide
cattolica" dell'8 febbraio del 380 indirizzato a tutti i sudditi, in cui
imponeva come norma religiosa il simbolo di Nicea - divenendo cosi

124



il vero fondatore della Chiesa cattolica di Stato - anche questo luogo
di culto pagano fu trasformato in luogo di culto cristiano. La storia ci
dice che dal 388 i luoghi di culto pagano se non venivano distrutti,
erano adibiti al culto cristiano "battezzandoli" con altre
denominazioni. Nel nostro caso questa grotta prenderebbe un nome
di un apostolo. Stabilire quando ciod € successo, pero, non ¢ tuttavia
possibile.!

 Tutto questo non toglie il valore spirituale e storico del luogo, e ci
aiuta a ricordare 1'inizio del cristianesimo in questa citta: ¢ tra l'altro
la sola vestigia nel nostro passato, riconducibile al quarto secolo
della nostra era. Non ¢ tuttavia corretto dire che in questo luogo si
riunivano i primi cristiani con Paolo, Pietro, Barnaba ecc. Questa ¢
solo una devota nostalgia storica!

» La stessa scultura del probabile Caronte sui fianchi della montagna
ci induce a pensare che il luogo era sacro perché questi avrebbe
potuto essere scolpito altrove e con maggior possibilita di essere
visto dalla citta.

* Dagli scritti cristiani di Antiochia e in particolare di S. Giovanni
Crisostomo, non si fa mai menzione di questo luogo particolare.
Credo che anche questo ¢ significativo.

Credo che tutto questo discorso ci aiuti a delineare meglio 1'origine
cristiana di questa chiesa rupestre che si continua a chiamare la
prima cattedrale del mondo in quanto S. Pietro vi avrebbe presieduta
l'eucaristia, come si fa oggi. Ma non dimentichiamo che l'allora
comunita cristiana era molto differente da quella attuale ed era
ancora legata alla sinagoga!

125



m
I1 ""testamento missionario'' di don Andrea Santoro

Don Andrea Santoro, ucciso a

Trebisonda (Turchia), il 5
ebbraio , collaborava  con

ettere febbraio 2006 llab
d a" a I’Opera Romana Pellegrinaggi

curando I’accoglienza dei visitatori.

In questo ampio scritto spiegava il
senso del viaggio nel Paese alla
scoperta delle radici del cristianesimo
antico. Ne ripubblichiamo i passaggi
principali.

Turchia

Perché andare in Turchia? Vorrei
rispondere  partendo  dalla mia
esperienza personale e passando per I’area geografica di cui la
Turchia fa parte: il Medio Oriente. Sono venuto in contatto la
prima volta con il Medio Oriente (Palestina, Giordania, Siria,
Egitto, Libano, Turchia) circa 20 anni fa. Vi trascorsi sei mesi di
seguito. Era un tempo in cui cercavo di fare chiarezza nella mia
vita. Cercavo un luogo dove scendere alle radici del mio cuore e
delle ragioni della vita. Cercavo una vicinanza con Dio e pensavo
di poterla trovare dove Dio aveva cercato una vicinanza con noi,
nella terra, come dice 1’apostolo Giovanni, dove la Vita si ¢ fatta
«visibile» e dove il verbo si ¢ fatto carne ed € venuto ad «abitare»
in mezzo a noi. Ecco, questa ¢ la parola giusta: cercavo un luogo in
cui «abitare con Dio» e avere il tempo per ascoltarlo, per parlargli,
per capirlo, per farmi prendere in custodia da lui. L’ho trovato e
questo mi ha lasciato un segno indelebile, che ritrovo intatto ogni
volta che mi guardo dentro.

Una vita «nuova in luoghi nuovi

La mia vita ¢ modificata, grazie a una terra dove la «grazia di Dio»
ha lasciato le sue impronte stampate sulle zolle, sui paesaggi, sui
luoghi, oltre che su un Libro sacro e su una comunita di uomini,
dove si prolunga visibilmente 'umanita di Gesu. Il luogo e le
presenza cristiane che in esso ho incontrato hanno reso piu chiaro
il Libro della Bibbia e me lo ha fatto penetrare in tutta la sua

126


http://it.wikipedia.org/wiki/Trebisonda
http://it.wikipedia.org/wiki/5_febbraio
http://it.wikipedia.org/wiki/5_febbraio
http://it.wikipedia.org/wiki/2006

profondita. A contatto con la concretezza di questa terra e con la
concretezza della Parola, che in essa ¢ risuonata, ho revisionato
concretamente la mia vita. Non io, veramente, ho fatto questo ma
la grazia di Dio che entrava in me, attraverso la Parola, la Terra e
le persone provvidenziali che mi hanno aiutato a leggere e I’'una e
I’altra. Sono convinto che I’amore di Dio, come tutti i nostri amori
— si dice spesso: «ci siamo incontrati li in quel giorno» — ha della
coordinate storiche e geografiche. Li Dio mi aspettava. Ognuno
naturalmente ha i suoi appuntamenti con la grazia: per me questo ¢
stato uno dei piu importanti.

I1 Medio Oriente, terra di Dio

E proprio questa una delle caratteristiche pit peculiari del Medio
Oriente (e in esso anche della Turchia): essere il luogo dove Dio
storicamente ha deciso di posarsi, di parlare, di agire in modo
speciale, di entrare a fondo nella storia degli uomini. Non soltanto
la Palestina ed Israele, quindi, ¢ Terra Santa ma, almeno per noi
cristiani, anche la Turchia, per i motivi che vedremo piu avanti. Il
pellegrinaggio geografico ai Luoghi Santi percio (come quello agli
uomini santi) e, secondo me, una delle componenti della fede: il
pensiero, la filosofia, I’interiorita, la lettura non bastano. Dio si ¢
fatto visibile e tangibile, in un certo senso documentabile: nei
luoghi, nelle persone, nei segni che dissemina sul nostro cammino.
Questo andare «fuori» ci permette poi di entrare «dentro» di noi. E
cio che ho visto in tanti pellegrini. E anche la natura va guardata
cosi.

La culla della civilta

Ci sono altre caratteristiche che rendono importante il Medio
Oriente e la Turchia: il luogo dove I'uomo si ¢ affacciato alla
civilta (la cultura, I’arte, la religione, la scienza...); un luogo dove i
popoli si sono incontrati o scontrati, dove le religioni hanno
convissuto o si sono sfidate; un luogo dove gli imperi e il potere
umano hanno mostrato la loro grandezza e la loro bassezza, dove
si possono raccogliere i frutti e le conquiste piu alte ma anche gli
inganni e le illusorieta piu perverse. Una buona scuola, insomma,
per discernere il nostro tempo e sfatare i nostri inganni. Ma dove
maggiore ¢ la luce maggiori sono anche le tenebre: odi, divisioni,
sopraffazioni, guerre religiose, spirito di conquista, egoismi, uso
violento del nome di Dio, scontro di interessi, ambizioni. E come

127



se il Medio Oriente fosse il segno di un contrasto che attanaglia il
cuore dell’'uomo e la storia dei popoli.

Ecco la «mia» Turchia

Veniamo ora alla Turchia. La mia Turchia. Desiderai per la prima
volta andarvi per capire il seguito della vicenda di Gesu, dal
momento che molti dei suo apostoli, partendo dalla Palestina, si
mossero verso 1’Asia minore (la Turchia di allora). Mi incuriosiva
rendermi conto di quello che fu il loro viaggiare in mondi per essi
sconosciuti, misurarsi con mentalitd totalmente differenti,
affrontare fatiche immani. Cosi cominciai a trascorre il mio mese
di ferie estivo in Turchia, muovendomi, Bibbia alla mano, nelle
varie localita da essi toccate. Per me fu un’autentica scoperta: mi
resi conto delle distanze enormi da loro affrontate (se la Palestina ¢
grande come una regione italiana, la Turchia ¢ grande quasi tre
volte I’Italia), delle differenze climatiche, delle differenti realta di
vita e di pensiero con cui dovettero fare 1 conti.
Mi resi conto che la Turchia ¢ una autentica Terra Santa: in essa
predicarono e soggiornarono a lungo gli apostoli (almeno otto di
essi); in essa nacque e si sviluppo il cristianesimo primitivo; in
essa furono celebrati i primi sette Concili della Chiesa; in essa
vissero grandi personaggi della nuova Chiesa che usciva fortificata
dalla prova delle persecuzioni; in essa soggiornd anche Maria
insieme a Giovanni; in essa nacquero scritti come il Vangelo e
I’ Apocalisse; in essa vissero le comunita cristiane degli efesini, dei
galati, dei Colossesi, a cui sono indirizzate le lettere di Paolo o le
lettere di Pietro e di Giovanni. Scoprii cittda che sembravano
rivivere sotto i miei occhi, come Efeso, Antiochia, Bergama,
Mileto, Nicea, Tarso o intere regioni come la Cappadocia, la
Cilicia, la Lidia, la Panfilia. Scoprii la piccola e umile casa di
Maria sulle colline di Efeso.

L’intreccio di religioni

Cominciai a capire I’intreccio e il confronto tra cristianesimo e
paganesimo, visitando il grande santuario del Dio della salute e
della medicina ai piedi di Bergama (I’ Asclepeion), il santuario per
consultare il parere e la volonta degli dei (il tempio di Apollo a
Didima), 1 santuari della dea-madre della vita (I’Artemision) e
della dea della bellezza e dell’amore (Afrodisias). Mi resi conto di
come il cristianesimo dovette misurarsi, proprio qui in Turchia (in

tutta la costa del mar Egeo), con le piu importanti scuole
128



filosofiche, morali e scientifiche di allora e con un potere politico
che reclamava spesso un culto assoluto ed esercitava,
contemporaneamente, paura e fascino.

Nello stesso tempo, dopo aver frequentato un corso specialistico di
islamologia, scoprivo nella pratica il volto dell’Islam: il senso
istintivo di Dio e della sua provvidenza; 1’accoglienza spontanea
della sua parola e della sua volonta; I’abbandono fiducioso alla sua
guida; la preghiera quotidiana nel pieno della propria attivita; la
certezza dell’aldila e della risurrezione; la sacralita della famiglia;
il valore della semplicita, dell’essenzialita, dell’accoglienza, della
solidarieta. Accanto alle luci anche le ombre: la paura di una vera
liberta; il limite posto a un rapporto piu interpersonale e intimo con
Dio, ritenuto troppo in alto per poter scendere tra gli uomini; una
figura di donna ancora molto da scoprire e da valorizzare; una
pratica individuale e pubblica di fede da coniugare maggiormente
con D’interioritd; un atteggiamento troppo timoroso nel dialogo tra
culture e religioni.

Un Paese giovane

Della Turchia ho potuto intravedere i vari € numerosi strati delle
ricchezze antiche in essa depositate: le civilta di Roma, la
civilizzazione greca, romana e bizantina, la civilizzazione turca
nella sua componente piu antica (quella selgiuchida), e quella piu
recente (ottomana). C’¢ poi la Turchia di oggi, quella nata negli
anni 20 dall’intelligenza, dal coraggio e dalla iniziativa audace di
Ataturk: una Turchia molto fiera, tutta tesa — con slancio e con
fatica — verso il progresso economico, sociale e culturale. Una
Turchia molto giovane che si ¢ lasciata alle spalle (ma ancora in
parte ne risente) lotte, odi e guerre d’inizio secolo; che cerca al suo
interno una sempre migliore convivenza tra etnie, culture,
sensibilita e fedi diverse, con 1’obiettivo non facile di un equilibrio
tra unita nazionale, autonomie locali e liberta personali. Una
nazione che ha capacita e risorse per farcela, evitando i pericoli di
un progresso solo economico e tecnico (senz’anima) e il rischio
opposto di una concezione accentratrice e¢/o confessionale dello
Stato. L’Europa ¢ la sponda a cui guarda la Turchia e in cui ¢
favorevolmente attesa.

Una Chiesa piccola e ricca
Ho conosciuto poi la Chiesa turca di oggi: piccola, dispersa, ricca

di radici e di storia ma spesso ripiegata su se stessa e timorosa,
129



bisognosa di ritrovare piu la propria anima evangelica che una
semplice identita confessionale. Infine, ho visto in parte la Turchia
dell’Est e del Nord (la meno conosciuta in Occidente), con le sue
bellezze naturali, le sue realta popolari, le sue bellezze artistiche, le
sue tradizioni culturali e religiose (sia cristiane che musulmane).
Ho visto la Mesopotamia, sede dei racconti biblici della creazione,
del peccato originale, della dispersione dei popoli, del diluvio
universale, della presenza di Abramo e di tutti i patriarchi ebrei,
luogo di passaggio del cristianesimo antico verso I’estremo
oriente. Citta come Urfa-Edessa, Harran, Mardin, Midiai, Malatia,
Trabzon, Van, Dijarbachir o luoghi come le valli del Tigri e
del’Eufrate e il Nemrut Dag meritano di essere visti.
Cosi un anno fa, dopo quattro anni di preparazione, ¢ nata la
«finestra per il medio oriente»: ’idea di aprire uno spazio di
comunicazione, di conoscenza € di scambio tra il nostro mondo
occidentale: e il mondo medio orientale...

Pellegrini non turisti

Io per primo con la mia comunita, in mezzo alla quale ho maturato
questo progetto, mi son messo alla «finestra» per cominciare a
dischiuderla. Sono partito per risiedere nella cittd di Abramo
(Harran) e vivere un amore pieno di gratitudine e rispetto per
questa terra; per studiare e assorbire il meglio del patrimonio
antico e contemporaneo qui presente; per accendere una
piccolissima e umilissima scintilla di dialogo, di buone relazioni e
scambio di doni spirituali tra ebraismo, cristianesimo e Islam.
Amici lettori, venite a visitare questa terra! Venite a scavare nel
suo cuore, venite ad assorbire la sua antica linfa biblica-storica-
culturale, capace di rivitalizzarci ancora oggi. Il mondo ha bisogno
piu di pellegrini che di turisti. Questo mondo orientale, in
particolare, ha bisogno che si allaccino fili di dialogo, di
conoscenza, di stima reciproca, di riconciliazione; fili attraverso
cui ci si possa parlare, capire € comunicare le reciproche ricchezze
facendosi testimoni della propria fede, dei propri cammini di
ricerca.

Arrivederci in Turchia dove, se Dio vuole, sard ad accogliervi.

don Andrea Santoro

O T~

130



S o o s U
SESTO GIORNO

MERCOLEDI 9 OTTOBRE 2013

CAPPADOCIA

Programma giornata

Pensione completa. Partenza per la Cappadocia. Intera giornata
dedicata alla visita di questa regione. La Cappadocia ci attira per
tre interessi. 1l primo con il suo fantastico paesaggio, fatto dai
pinnacoli, torrette, coni, camini delle fate, funghi. 1l secondo ¢ la
storia, perché le popolazioni di qui hanno trovato facile costruirsi
case all’interno di questo tufo. Queste vallate furono abitate da
monaci (anacoreti prima), raccoltisi qui dal sec. IV in poi e
soprattutto dopo [’invasione araba. Vi seminarono al monasteri e
chiese rupestri, fino al sec. XIII. Architettonicamente hanno la forma
piu antica delle chiese rupestri sia per la piccolezza sia per la forma
basilicale. La decorazione, nel periodo iconoclasta (VIII secolo), si
ridusse ad essere geometrica e floreale, ma quando il VII concilio
ecumenico, Il di Nicea (787), permise il culto delle immagini, e si
sviluppo qui tra il IX ed il XIII secolo, un’iconografia avente come

temi centrali episodi della vita di Cristo, tratti dai Vangeli e dai libri
131



apocrifi. A partire dal sec. XI l'influsso pittorico bizantino appare
evidente: le scene rappresentate non formano pin un racconto
continuato ma raccolgono i quadri separati dei principali misteri di
Cristo. Il valore artistico di questi affreschi é generalmente
mediocre; grande risulta invece il loro valore storico dal momento
che queste pitture rappresentano le uniche espressioni rimaste
dell’arte monastica orientale del tempo. Purtroppo, gia alla fine
dell’XI secolo gli attacchi dei Selguichidi ridussero la vitalita dei
complessi monastici della zona che sperimentarono un lento
processo di degrado e di abbandono. 1l terzo interesse é teologico,
legato alla presenza dei Padri della Chiesa e alle loro opere nel IV
secolo: Basilio di Cesarea, Gregorio di Nazianzo e Gregorio di
Nissa. Ricordando il monachesimo e i Padri Cappadoci visiteremo
il museo all’aperto di Goreme con le chiese rupestri ricche di
affreschi, Uchisar, la valle di Avcilar, Pasabag (camini delle fate) e
la citta sotterranea di Ozkonak. Nel pomeriggio celebrazione della
S. Messa. Rientro in albergo, cena e pernottamento.

O Y T~

In Cappadocia sulle orme di san Paolo
In pellegrinaggio nella natura di pietra

di Mario Spinelli

Se il programma di un pellegrinaggio ai luoghi paolini della Turchia

non include la Cappadocia, vi sconsigliamo caldamente di iscrivervi.

E una terra troppo bella, troppo interessante e unica per rinunciare
132



all'occasione di visitarla. E poi, anche se di memorie legate
propriamente a san Paolo non vi ¢ traccia sul posto, nel senso
storico-archeologico del termine, ¢ un fatto che quella regione
centrale dell'altopiano anatolico fu evangelizzata in eta apostolica ed
era conosciuta dalle primissime generazioni cristiane, tanto € vero
che il paese e il suo popolo vengono ricordati pit di una volta nel
Nuovo Testamento.

Esistono tradizioni antiche e orali sulla presenza di Saulo in
Cappadocia, e le guide non mancano di indicare a turisti e pellegrini
questo o quel luogo dove I'Apostolo dei Gentili avrebbe sostato e
predicato. Per esempio la chiesa rupestre dei Quaranta Martiri, nei
dintorni di Urgrup, scavata in cima a una scala di pietra, dentro uno
di quegli stranissimi coni rocciosi che sono fra le componenti
fondamentali del fascino e dell'originalita di questa terra
straordinaria.

Arrivando al mattino presto in Cappadocia la prima cosa che colpisce
sono le tante mongolfiere colorate che vedi fluttuare dolcemente
nell'aria in lontananza, sospese sui monti e le vallate che per chi le
ammira da quell'altezza si estendono a perdita d'occhio. Un modo
originale e quasi poetico di fare turismo che ¢ subito una promessa di
novita, di bellezze e di insolite emozioni per il visitatore appena
entrato nel paese. Promessa puntualmente mantenuta, per
cominciare, dalla vista mozzafiato della valle di Goreme (sito
Unesco dal 1985) che si gode dal picco di Uchisar. Sembra di
affacciarsi sulla luna, con le sue algide estensioni e i suoi paesaggi
scabri e silenziosi. Montagne, rocce, valloni ripidi e profondi, coni
capovolti e ardite guglie di pietra che si inseguono per chilometri,
torri, cime, gole, burroni e rocche imponenti che ricordano pure il
mitico far west con le sue montagne rocciose, i canyons ¢ la
monument valley. E lontano lontano a nord-est, a dominare su tutto
dai suoi quasi quattromila metri, la vetta sempre innevata del monte
Argeo (oggi Erciyes Dagi), I'antico vulcano che assieme all'Hasan
Dagi (a sud-ovest) con le sue eruzioni all'alba del mondo ha offerto
la materia prima al paesaggio cappadoce. Al resto hanno pensato le
piogge, le nevi, i venti, il gelo, i terremoti, i bradisismi e tutti gli altri
agenti naturali e atmosferici, che hanno lavorato, eroso, modellato,
ricamato e giocato per millenni con la lava leggera e il tufo
vulcanico, realizzando alla fine l'incredibile scenografia che abbiamo
davanti agli occhi.

Stesso spettacolo, stessa esperienza affascinante nella wvalle di

Peristrema, a sud, attraversata dal fiume Melendiz, che la fa
133



sembrare un po' il Grand Canyon, con le tinte delle rocce - dalle
forme piu bizzarre - che trascolorano dal bianco al grigio, dal rosa al
giallo, dall'ocra al malva, non solo per la diversita della pietra ma
anche a seconda delle ore del giorno e di come vi batta la luce del
sole. Il pellegrinaggio cristiano, paolino si fonde in Cappadocia con
un pellegrinaggio nella natura, nella sua grandiosita, nelle sue
infinite possibilita espressive e costruttive, nel suo estro e nei suoi
capricci, nella sua inesauribile capacita di sbalordire e di conquistare.
E questa scoperta, questa full immersion nella creativita della natura
¢ la prima ragione per cui la Cappadocia, come scrivono i curatori
delle guide, pure da sola "vale il viaggio".

Poi c'¢ la storia, la presenza dell'uvomo nei secoli. A cominciare dalla
Turchia di oggi, con i villaggi che oscillano fra tradizione e
modernita, investiti dal turismo - mercatini, pullman, oggetti
d'artigianato in onice, tappeti, quello che sopravvive di una rinomata
ceramica - ma ancora legati al passato ¢ alla loro origine nei ritmi di
vita, nell'abbigliamento, nei dialetti, nella cultura montanara. Le citta
grandi sono piu decisamente moderne, con traffico di auto, alberghi,
servizi, infrastrutture. Cesarea ¢ ancora il centro principale, come ai
tempi di san Basilio. Quanto a Nissa, la citta dove fu vescovo il
fratello Gregorio, ora ¢ Nevsehir, la seconda citta del Paese, al
confine ovest, sul pendio del monte Kahveci, con vestigia romane,
un museo archeologico e la splendida moschea di Kursunlu.
Ma la vicenda storica dell'uomo in Cappadocia ha la sua traccia piu
importante, vistosa e originale - tutto, qui, ¢ all'insegna
dell'originalita - negli infiniti fori e pertugi che punteggiano le rocce.
Sono gli accessi in stanze, in ambienti articolati o in vere e proprie
citta sotterranee scavate nella pietra come rifugio dalle genti locali in
eta precristiana, e utilizzate anche dai cristiani fra VII e X secolo per
scampare alle incursioni arabe. Uno scenario che fa pensare ai Sassi
di Matera, solo che qui le pareti rocciose traforate come alveari o
termitai - dai piedi delle alture fino ai picchi piu arditi - coprono
l'intero Paese. Impressionanti specialmente Derinkuyu, Kaymakli,
Mazi Kéyii e Ozkonak, citta sotterranee dove nel buio totale
rischiarato da poche lampade elettriche percorri gallerie
interminabili, si passa da un vano all'altro, ci si piega sotto gli
archetti che separano i locali, scendendo e risalendo di sei o sette
livelli, fino a ottanta metri sottoterra. A Derinkuyu le gallerie
scendono al ventesimo piano, e si calcola che il vastissimo ipogeo si
sviluppava per quattro chilometri quadrati e ospitava duemila
famiglie.

134



Poi il cristianesimo. Non solo la memoria di san Paolo, che
probabilmente semind il Verbo anche qui, ma anche la Chiesa
patristica, la storia delle persecuzioni (Giuliano I'Apostata passo
l'adolescenza a Macellum, in Cappadocia), i padri cappadoci, il
monachesimo basiliano, le chiese rupestri, 1'arte sacra bizantina pre e
posticonoclasta restituiscono questa terra al percorso religioso e al
pellegrinaggio anche cristiano. Polmone spirituale e culturale della
Chiesa antica e della cristianita di Bisanzio, la Cappadocia ¢
musulmana dall'inizio del II millennio. L'ultima consistente presenza
cristiana spari nei primi anni Venti del Novecento con le riforme di
Atatiirk, la laicizzazione dello stato e della societa turca e lo scambio
di minoranze fra greci e turchi. Ma rimangono le radici, rimane la
memoria storica, che vive appunto nei monasteri e nelle chiese
scavate nella roccia, e vive nell'iconografia sacra. La valle di Géreme
¢ pure da questo lato una miniera di tesori. C'¢ la Chiesa Oscura, una
delle piu belle costruite nel XII secolo, con la sua cupola su quattro
colonne e le tre absidi. I vivaci affreschi dell'interno non sono
sbiaditi grazie alla mancanza di luce solare (da qui il nome della
chiesa). Dentro la cupola ¢ rappresentato il Cristo Pantocrator, alle
pareti l'ultima cena, la crocifissione, il battesimo nel Giordano, il
tradimento di Giuda e gli evangelisti Marco e¢ Giovanni. Ci si
avvicina a una chiesa rupestre come a una delle tante ruvide rocce
scavate, quasi senza accorgersi di essere davanti a un edificio sacro,
dove monaci e popolo hanno pregato per secoli. Ma una volta dentro
si apre un mondo esuberante di immagini e di colori, con le scene piu
importanti della vita di Cristo e dei santi. Come nella chiesa dello
Sguardo, o in quella della Vergine Maria, o in quella della Fibbia,
con dipinti che esprimono la pietd mariana dei cappadoci
(Annunciazione, Visita a Elisabetta, Verginita di Maria, viaggio a
Betlemme, ossequio dei Magi e cosi via). Sono opere che datano per
lo piu dal IX secolo, e testimoniano il fervore e l'entusiasmo che
hanno accompagnato la riscoperta dell'immagine sacra, dopo la crisi
iconoclasta dei secoli precedenti. Natura e storia, arte, cultura e fede,
e mille anni e piu di cristianesimo, inaugurati da Paolo e dalla Chiesa
apostolica. E questo il tesoro racchiuso fra i monti e le valli della
Cappadocia'®.

10 1'Osservatore Romano, 1-2 settembre 2008.
135



oo T~
Cappadocia

Valle di Ihlara (Ihlara
vadisi o valle di
Peristrema) percorsa dal
Melendiz Suyu: dinanzi
alla Agacalti Kilisesi (o
chiesa sotto ’albero)

La Cappadocia ¢ stata abitata da
cristiani greci ortodossi fino alla
guerra fra la Grecia e la Turchia
che culmino con la sconfitta della
Grecia nel 1922. Allora molti
fuggirono; i pochi che rimasero
furono costretti ad abbandonare la
Do : Turchia con lo spostamento
Affiesco nell’Agagalti Kilisesi forzato delle popolazioni che fu

deciso nel 1923: i turchi rimasti in
Grecia ed i greci rimasti in Turchia dovettero abbandonare il paese
nel quale vivevano da secoli. Se sono evidenti gli oltraggi alle chiese
della Cappadocia ed i danni agli affreschi che furono perpetrati nel
1923, si registrano, perd, anche testimonianze di turchi che
salutavano piangendo i loro amici greci che lasciavano per sempre la
Turchia.

Prima di parlare dei padri cappadoci (sara fatto il giorno successivo)
dinanzi alla Agacalt1 Kilisesi ¢ stato introdotto il tema del senso della
vita monastica e, pill in generale, dell’importanza degli “stati di vita”
nella fede cristiana.

Fin dalle origini il cristianesimo ha capito dalle parole del Signore
che non bastava scegliere la fede, ma che questo andava coniugato
con una scelta di vita che lo concretizzasse. Gesu ha dato un valore
nuovo al matrimonio (¢ lui ’annunciatore dell’indissolubilita del
matrimonio ed ¢ lui che conferisce sacramentalita alla vita degli
sposati), ma ha al contempo proclamato che Dio pud chiamare anche

136



alla verginita ed al celibato. S. Paolo, in 1Cor 7, ha approfondito per
primo la nuova proposta del Signore. La scelta di non sposarsi
acquista un valore di prefigurazione dei tempi escatologici, quando
avremo pienamente con noi lo sposo Cristo Gesu. Anche il celibato
si manifesta cosi come una scelta di amore. Celibato e verginita sono
pieni dell’amore per Dio e per Cristo e non avrebbero senso senza
questo amore. Tutti gli stati di vita cristiani non possono essere
interpretati altrimenti che come scelte di amore. Solo nella
definitivita dello stato di vita, ’amore diviene reale e completo,
poiché la vita viene offerta nell’amore per sempre. E estremamente
interessante anche la riflessione paolina sulla vedovanza: Paolo, per
la prima volta nella storia, conferisce una grande rilevanza alla
condizione vedovile, ma invita anche le vedove ad una scelta che sia
definitiva. Esse possono risposarsi, oppure ‘consacrarsi’ al Signore,
ma le comunita sono invitate da Paolo a non accogliere nel novero
delle vedove quelle che aspirano a rinunciare alla loro condizione
vedovile, cio¢ a risposarsi, non avendo accolto come definitiva la
loro vedovanza.

La tradizione monastica che si sviluppa in Egitto, in Palestina, in
Occidente ed anche in Cappadocia riprende con vigore, al termine
del periodo delle persecuzioni, la proposta della vita celibataria e
verginale per il regno di Dio.

‘Monaco’ viene da ‘monos’ che in greco vuol dire ‘solo’ ed indica la
persona che sceglie il celibato (o la verginita) per una chiamata del
Signore. Basilio ¢ autore di una regola monastica nella quale invita i
monaci alla vita cenobitica (da koinos bios, in greco vita comune),
cio¢ alla vita di comunita. Infatti, anche la vita di chi € ‘solo’ non €
una vita senza amore verso i fratelli, anzi egli ¢ chiamato a
condividere pienamente la sua fede con i fratelli della sua comunita
monastica. Il monachesimo dei padri cappadoci ha sempre affermato
che anche chi fosse chiamato alla vita eremitica deve sempre prima
mettersi alla prova in un lungo periodo di vita comunitaria, per
maturare lungamente e concretamente 1’amore per i fratelli.
I monachesimo della Cappadocia avra come caratteristiche
originarie anche quella di essere profondamente legato alla vita
diocesana ed, insieme, alla carita verso i pitt poveri.

Un’attualizzazione sul rapporto fra opzione fondamentale, scelta
dello stato di vita e scelte particolari che preparano ed accompagnano

le altre due opzioni ha concluso la riflessione.
137



O T~

Cappadocia

Aynalt Kilise

I padri cappadoci in questi luoghi hanno approfondito la loro
riflessione sulle tre persone della Trinita.

Nelle parole di Gesu donateci nel suo Vangelo ¢ evidente come la
sua figliolanza divina e la sua affermazione di essere stato inviato dal
Padre come unico e definitivo rivelatore del volto di Dio non siano
una tardiva interpretazione giovannea, ma siano gid enunziate nei
sinottici ed addirittura in questi versetti che sono della cosiddetta
fonte Q, rimandando al Gesu storico. Tutto il NT annuncia la
relazione unica fra il Padre ed il Figlio.

I padri cappadoci hanno preparato il Concilio Costantinopolitano I,
nel quale venne canonizzata la forma finale del Simbolo che
recitiamo ogni domenica nella liturgia domenicale, il Simbolo
niceno-costantinopolitano.

Nella meditazione si € poi mostrato come la Sacra Scrittura ed il
Simbolo di fede (il dogma) non siano due cose diverse, ma
esprimano I’unica realta divina in due forme diverse, entrambe
necessarie alla fede.

Si ¢ fatto riferimento ad uno straordinario passaggio del Direttorio
generale per la catechesi, che al numero 128, afferma: «La catechesi
trasmette il contenuto della Parola di Dio secondo le due modalita

138



con cui la Chiesa lo possiede, lo interiorizza e lo vive: come
narrazione della Storia della Salvezza e come esplicitazione del
Simbolo della fede. La Sacra Scrittura e il Catechismo della Chiesa
Cattolica debbono ispirare tanto la catechesi biblica quanto la
catechesi dottrinale, che veicolano questo contenuto della parola di
Dio».

Il Simbolo di fede mostra I’intima armonia, la sintesi di tutto cio che
la Scrittura narra. Permette di avere una visione d’insieme di cio che
¢ essenziale. La Bibbia presenta la ricchezza di tutte le sfumature e di
ogni particolare, ma se mancasse la visione sintetica che la fede
fornisce, la Bibbia risulterebbe solo una massa disarticolata ed
incomprensibile.

Cio che Luca e Matteo raccontano nell’inno di giubilo, il Simbolo
niceno-costantinopolitano lo sintetizza nella sua struttura trinitaria.

I tre grandi cappadoci, Basilio di Cesarea, Gregorio di Nazianzo e
Gregorio di Nissa, hanno contribuito alla definitiva stesura del
Credo. Dio ¢ Trinita, ¢ amore, prima ancora di creare I’universo e
I’uomo, perché ¢ amore in se stesso. Dio non comincia ad amare dal
momento in cui crea I’'uomo, ma ¢ da sempre amore del Padre e del
Figlio e dello Spirito Santo. I cappadoci hanno accolto ed
approfondito, in questa prospettiva, il termine ‘persona’, gia
utilizzato da Origene in greco ¢ da Tertulliano in latino, per indicare
le tre persone nella Trinita.

Il termine ‘persona’ esprime
nella teologia trinitaria la
relazione d’amore che esiste
in Dio. Se da sempre il Padre
non avesse amato il Figlio,
cio significherebbe che egli
non sarebbe stato sempre
Padre. Egli puo essere Padre
solo perché genera ed ama
il Figlio.

Aynal1 Kilise

La teologia sottolineera che il Padre ¢ dono totale: non c’¢ niente che
egli sia che non abbia donato al Figlio. Ed il Figlio ¢ accoglienza

perfetta: non c¢’¢ niente che il Figlio sia che non abbia ricevuto dal
139



Padre. Ma questo amore non si chiude in se stesso, bensi ¢ fecondo.
Il Padre non solo ama il Figlio ed il Figlio il Padre, ma essi amano
insieme: e questo amore fecondo ¢ lo Spirito Santo. I padri cappadoci
hanno molto riflettuto e scritto sullo Spirito Santo, sul suo procedere
dal Padre, sul suo essere adorato e conglorificato con il Padre ed il
Figlio.

Tutta la riflessione moderna sulla persona discende da questa
riflessione trinitaria sulle persone divine. Ognuno ¢ persona — si
afferma in antropologia - non tanto perché ¢ individuo, ma perché
ama, perché ¢ relazione. Se si vuole sapere chi ¢ una persona, basta
che gli si domandi a chi vuole bene, per chi vive, chi ha nel cuore.
L’'uomo ¢ persona, perché ¢ relazione. In questo consiste
essenzialmente 1’antico annuncio di Genesi che ogni uomo ¢ fatto ad
immagine di Dio.

O T~

Cappadocia

i v 7
Monastero Selime aggettante Rock

Camini di fata, vicino Pasabag (detta anche valle
dei monaci)

In questo luogo si trova I’antica Chiesa di San Simeone lo Stilita con
affreschi ascrivibili al X secolo, molto rovinati: il santo visse ad
Antiochia sull’Oronte e poi sulla famosa colonna, nell’odierna Siria..

140


http://flickr.com/photos/curiousexpeditions/3054814864/in/set-72157609976086780/

La Cappadocia ¢ nominata nella prima Lettera di Pietro (1 Pt 1,1). In
quella lettera sono citate molte regioni dell’antica Asia romana,
I’odierna Turchia. Pietro — od un suo discepolo — si rivolge cosi alle
prime comunita cristiane dell’ Anatolia e ci attesta che il vangelo era
giunto in Cappadocia gia in eta apostolica.

Cappadocia

Valle di Zelve

Nella valle di Zelve si ¢ tornati a presentare la figura dei tre padri
cappadoci, di Basilio, di suo fratello minore Gregorio di Nissa, di
Gregorio di Nazianzo.

Si ¢ fatto cenno, innanzitutto, a come essi abbiano coniugato
il Logos e I’Agape. Loro desiderio fu sempre quello di presentare la
fede cristiana anche alle persone colte del tempo, di mostrare come la
fede non richiedesse la morte del pensiero e dell’intelligenza, ma,
anzi, esaltasse la ragione umana, valorizzandola. Al contempo essi
vissero orientati a quella caritd che ¢ la suprema sapienza. In
particolare la vita monastica da loro vissuta e promossa si strutturo in
aiuto dei piu poveri e Basilio ¢ famoso anche per avere fondato in
Cesarea, citta nella quale era vescovo, vari ospizi per 1 bisognosi. Lo
storico Sozomeno chiama I’insieme di questi luoghi di carita la
Basiliade, quasi una citta della misericordia.

141



Si ¢ poi fatto riferimento al tema dell’amicizia. Sono state lette le
famose parole con le quali Gregorio di Nazianzo parla del suo
rapporto di amicizia con Basilio:

«Eravamo ad Atene, partiti dalla stessa patria, divisi, come il corso
di un fiume, in diverse regioni per brama d'imparare, e di nuovo
insieme, come per un accordo, ma in realta per disposizione divina.
Allora non solo io mi sentivo preso da venerazione verso il mio
grande Basilio per la serieta dei suoi costumi e per la maturita e
saggezza dei suoi discorsi, ma inducevo a fare altrettanto anche altri
che ancora non lo conoscevano. Molti pero gia lo stimavano
grandemente, avendolo ben conosciuto e ascoltato in precedenza.
Che cosa ne seguiva? Che quasi lui solo, fra tutti coloro che per
studio arrivavano ad Atene, era considerato fuori dell'ordine
comune, avendo raggiunto una stima che lo metteva ben al di sopra
dei semplici discepoli. Questo l'inizio della nostra amicizia; di qui
l'incentivo al nostro stretto rapporto; cosi ci sentimmo presi da
mutuo affetto. Quando, con il passare del tempo, ci manifestammo
vicendevolmente le nostre intenzioni e capimmo che l'amore della
sapienza era cio che ambedue cercavamo, allora diventammo tutti e
due l'uno per l'altro: compagni, commensali, fratelli. Aspiravamo a
un medesimo bene e coltivavamo ogni giorno piu fervidamente e
intimamente il nostro comune ideale, Ci guidava la stessa ansia di
sapere, cosa fra tutte eccitatrice d'invidia; eppure fra noi nessuna
invidia, si apprezzava invece ['emulazione. Questa era la nostra
gara: non chi fosse il primo, ma chi permettesse all'altro di esserlo.
Sembrava che avessimo un'unica anima in due corpi. Se non si deve
assolutamente prestar fede a coloro che affermano che tutto é in
tutti, a noi si deve credere senza esitazione, perché realmente l'uno
era nell'altro e con l'altro. L'occupazione e la brama unica per
ambedue, era la virtu, e vivere tesi alle future speranze e
comportarci come se fossimo esuli da questo mondo, prima ancora
d'essere usciti dalla presente vita. Tale era il nostro sogno. Ecco
perché indirizzavamo la nostra vita e la nostra condotta sulla via dei
comandamenti divini e ci animavamo a vicenda all'amore della virtu.
E non ci si addebiti a presunzione se dico che eravamo ['uno all'altro
norma e regola per distinguere il bene dal male. E mentre altri
ricevono i loro titoli dai genitori, o se li procurano essi stessi dalle
attivita e imprese della loro vita, per noi invece era grande realta e

grande onore essere e chiamarci cristiani».
142



(dai Discorsi di san Gregorio Nazianzeno, vescovo; Disc. 43, 15. 16-17, 19-21; PG
36, 514-523)

Si rivela qui tutta la ricchezza dell’amicizia che, se € vera, unisce due
persone, ma non le chiude in un rapporto a due, anzi le apre a Dio ¢
ad un rapporto ancora pitl generoso con tutti.

Si & accennato poi al servizio della parola che, in questa ottica, fu
cosi importante nella vita dei padri cappadoci. Cosi scrive ancora
Gregorio di Nazianzo:

«Servo della Parola, io aderisco al ministero della Parola; che io
non acconsenta mai di trascurare questo bene. Questa vocazione io
l"apprezzo e la gradisco, ne traggo piu gioia che da tutte le altre
cose messe insiemey (Discorso 6,5; cfr anche Discorso 4,10).

La dignita della vita umana emerge in questo rapporto con Dio, come
scrive Gregorio di Nazianzo:

«Hai un compito, anima mia, / un grande compito, se vuoi. / Scruta
seriamente te stessa, / il tuo essere, il tuo destino; / donde vieni e
dove dovrai posarti; / cerca di conoscere se é vita quella che vivi / o
se c¢’e qualcosa di piu. / Hai un compito, anima mia, / purifica,
percio, la tua vita: / considera, per favore, Dio e i suoi misteri, /
indaga cosa c’era prima di questo universo / e che cosa esso é per
te, / da dove é venuto, e quale sara il suo destino. / Ecco il tuo
compito, / anima mia, / purifica, percio, la tua vita».

(Poesie [storiche] 2,1,78).

E ancora, rivolgendosi a Cristo, poiché solo Iui pud accompagnare
I’uomo a ritrovare continuamente questa dignita:

«Sono stato deluso, o mio Cristo, / per il mio troppo presumere: /
dalle altezze sono caduto molto in basso. / Ma rialzami di nuovo ora,
poiché vedo / che da me stesso mi sono ingannato; / se troppo
ancora confidero in me stesso, / subito cadro, e la caduta sara
fataley (ibid., 2,1,67).

Un ulteriore passo molto bello del Nazianzieno era caro a d. Luigi
Giussani, il fondatore di CL, che lo citava spesso:

143



«Se non fossi tuo, mio Cristo, mi sentirei creatura finita. Sono nato e
mi sento dissolvere. Mangio, dormo, riposo e cammino, mi ammalo e
guarisco, mi assalgono senza numero brame e tormenti, godo del
sole e di quanto la terra fruttifica. Poi io muoio e la carne diventa
polvere come quella degli animali che non hanno peccati. Ma io
cosa ho piu di loro? Nulla, se non Dio. Se non fossi tuo, Cristo mio,
mi sentirei creatura finita» (Poesie 11,1,74).

Sullo stesso tema dell’altissima dignita dell’'uomo cosi si esprime
Gregorio di Nissa:

«Non il cielo ¢ stato fatto a immagine di Dio, non la luna, non il sole,
non la bellezza delle stelle, nessun’altra delle cose che appaiono
nella creazione. Solo tu [anima umana] sei stata resa immagine
della natura che sovrasta ogni intelletto, somiglianza della bellezza
incorruttibile, impronta della vera divinita, ricettacolo della vita
beata, immagine della vera luce, guardando la quale tu diventi
quello che Egli e, perché per mezzo del raggio riflesso proveniente
dalla tua purezza tu imiti Colui che brilla in te. Nessuna cosa che

esiste ¢ cosi grande da essere commisurata alla tua grandezza» (Om.
sul Cantico 2).

Ma l'uomo realizza la propria vocazione non semplicemente
scrutando se stesso, bensi rivolgendosi a Dio:

«Se, con un tenore di vita diligente e attento, laverai le brutture che
si sono depositate sul tuo cuore, risplendera in te la divina bellezza
... Contemplando te stesso, vedrai in te Colui che ¢ il desiderio del
tuo cuore, e sarai beatoy (Le Beatitudini 6).

Per I'anima, infatti, «si tratta non di conoscere qualcosa di Dio, ma
di avere in sé Dio» (Le Beatitudini 6: PG 44,1269¢).




OO~

Cappadocia

Le citta sotterranee

/7
PR LD,
Cappadocia Ballooning - Valle dei Camini

Cappadocia in Turchia ¢ uno sotterranco di camini di fata e di
chiese. L'incredibile bellezza geologica della Cappadocia ¢ una
meraviglia che bisogna assolutamente poter visitare. Si tratta di una
vasta isola quartiere, dove la natura e la storia hanno scritto delle
pagine di una bellezza incqntgvole

s - > = oaty >
Cappadocia - Goreme Villaggio da Tracce nella sabbia.

Come mai vennero realizzate queste grandiose opere?

All'interno delle cavita della terra 1'uomo trovava rifugio sicuro,
riusciva ad ingannare gli invasori ma anche a proteggersi dalle
intemperie dal clima caldo e torrido perché sotto terra o nella roccia
riusciva a mantenere un habitat ideale con una temperatura pressoché
costante durante tutto 'anno, a conservare i cibi e le vivande e quindi
a garantirsi la sopravvivenza.

La Cappadocia ha subito invasioni in varie epoche storiche. In quelle
circostanze, all’avvicinarsi del pericolo, gli abitanti della zona vi si
rifugiavano provvisoriamente con il proprio bestiame. Si presume

145


http://flickr.com/photos/traces/459979433/
http://flickr.com/photos/traces/408545347/

che la citta sotterranea di Kaymakli fu scavata nella roccia nei secoli
VI — X ; essa servi, piu tardi, anche ai cristiani durante le incursioni
arabe ¢ dei Sasanidi (Persiani).

Gia Senofonte (430 - 355 a.C.), scrittore e storico della Grecia
antica, scrivendo delle citta sotterranee dice: “Nei villaggi le case
sono costruite sottoterra. I loro ingressi sono stretti come un pozzo.
Invece le loro stanze sono abbastanza larghe. Il bestiame ¢ raccolto
in appositi rifugi sotterranei con vie speciali per loro”.

Come fu portata in superficie la roccia scavata?

E logico pensare che quegli uomini scavarono, prima di tutto,

i camini di aerazione le cui profondita raggiungono i 70-85 m. In
seguito hanno completato le citta sotterranee scavando verso i lati.
La terra veniva evacuata con delle carrucole lungo i camini di
aerazione.

Come chiudevano le porte d’ingresso?

Negli insediamenti costituiti da centinaia di stanze i vari locali erano
collegati tra di loro mediante strette e lunghe gallerie e corridoi.
All’estremita di queste gallerie, ancora oggi attraversate difficilmente
e chinandosi, si trovano massi cilindricidel diametro di ca. 1,5 m,
dello spessore di 55-60 cm, pesanti fino a 500 kg. Tali macigni,
simili a macine da mulino, si potevano chiudere solo dall’interno,
impedendo I’accesso. Queste grandi saracinesche venivano spinte da
una postazione scavata nel retro, cosi che potessero chiudere
ermeticamente 1’apertura. Uno zoccolo assicurava la loro posizione.
Un orifizio nel centro del masso permetteva di vedere gli assalitori
ed anche di ucciderli con la lancia.

146



L'enorme e disorientante Selime Rock Monastero ¢ stato scolpito nella roccia da monaci
cristiani nel 13 ° secolo. Una ripida salita ¢ l'unico modo per accedervi.

147


http://flickr.com/photos/traces/120907827/in/set-72157594191058098/
http://flickr.com/photos/curiousexpeditions/3053929891/
http://flickr.com/photos/curiousexpeditions/3053979451/

)

,mz

TN :-

3 ,/
3l 0

s

4

%

@

"y

== v o
L

»

Ya

A

’%A

148




OO T~
SETTIMO GIORNO

GIOVEDI 10 OTTOBRE 2013

CAPPADOCIA - ANTALYA KEMER

(NAVIGAZIONE IN LICIA)

Programma giornata

Pensione completa. La mattina presto partenza per Kemer, porto di
imbarco piu vicino possibile a Licia. Arrivo in tardo pomeriggio ed
imbarco sul caicco. Inizio alle navigazione verso Licia. Cena e
pernottamento é previsto in Phaselis di Licia.

Licia

Regione della Licia

149


http://it.wikipedia.org/wiki/File:Carte_Lycie.png

La Licia (Licio: Trmmisa; Greco: Lykia da Avxia (Lukia);

Latino: Lycia) ¢ una regione storica dell'Asia Minore, situata sulla
costa meridionale dell' Anatolia, nella moderna
provincia turca di Antalia. Forma una penisola ad est dell'isola
di Rodi. E chiusa a nord dalla catena occidentale del Tauro che la
isolava e in parte la isola ancora oggi dal resto della Turchia. Questa
conformazione rese in passato i porti sul mare le privilegiate porte di
accesso alla Licia.

Periodo greco-ellenistico

Erodoto nelle sue Storie la chiama Mylias e i1 suoi abitanti Solimi e
Termili. Secondo Omero, Bellerofonte, antenato di Glauco di Licia,
ne muto il nome in Licia e Lici erano detti i suoi abitanti, provenienti
in gran parte dall'isola di Creta. L'origine del nome ¢ comunque
antica e incerta pur trovandolo in talune iscrizioni di epoca egizia.
Come ci narra Omero i Lici parteciparono alla Guerra di Troia,
guidati da Sarpedone e Glauco, che erano cugini, essendo entrambi
nipoti di Bellerofonte (il primo era anche figlio di Zeus).

In epoca storica la popolazione della zona partecipo, in forza
all'impero ittita, alla battaglia di Kadesh nel 1274 a.C. combattuta
contro il faraone Ramesse II.

Successivamente la regione venne conquistata dal re persiano Ciro il

Grande nel 546 a.C.per mano del suo generale Arpago. Cio

nonostante, il monarca persiano, anche se aveva trasformato la zona

in una provincia dell'impero persiano controllata da un satrapo,

permise agli abitanti della regione di mantenere le proprie tradizioni
150


http://it.wikipedia.org/wiki/File:Lycian_Kings_Tombs-Dalyan.JPG
http://it.wikipedia.org/wiki/Dalyan
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_licia
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_greca
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_latina
http://it.wikipedia.org/wiki/Asia_Minore
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchia
http://it.wikipedia.org/wiki/Provincia_di_Antalya
http://it.wikipedia.org/wiki/Rodi
http://it.wikipedia.org/wiki/Tauro_(catena_montuosa)
http://it.wikipedia.org/wiki/Erodoto
http://it.wikipedia.org/wiki/Storie_(Erodoto)
http://it.wikipedia.org/wiki/Omero
http://it.wikipedia.org/wiki/Bellerofonte
http://it.wikipedia.org/wiki/Glauco_(Licia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Lici
http://it.wikipedia.org/wiki/Isola_di_Creta
http://it.wikipedia.org/wiki/Egitto_antico
http://it.wikipedia.org/wiki/Guerra_di_Troia
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_ittita
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Kadesh
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=1274_a.C.&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Ramesse_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Ciro_il_Grande
http://it.wikipedia.org/wiki/Ciro_il_Grande
http://it.wikipedia.org/wiki/546_a.C.

e di avere capi autoctoni. Durante la seconda guerra persiana,
ilici appoggiarono la flotta persiana nella Battaglia di Capo
Artemisio con l'invio di una flotta di 50 navi al comando del generale
Kybernis. La Licia si svincold poi dal dominio persiano con
l'intervento di Cimone, generale ateniese figlio di Milziade, e
partecipo alla Lega Delio-Attica. Nel 448 a.C si formo, su pressione
di Atene, la Lega licia, che annoverava 36 citta, poi passate a 23.
Ogni citta, a seconda della dimensione, poteva inviare da uno a tre
rappresentanti presso il sinedrio, l'assemblea che ogni anno eleggeva
il capo della lega, detto liciarca, e gli altri funzionari. Lo scopo della
lega era il controllo dell'applicazione dei diritti delle varie citta e la
gestione della terra comune.

La regione fuoriusci dalla lega Delio-Attica nel 429 a.C. per tornare
sotto il dominio persiano. A partire dalla seconda meta del V secolo
a.C. fu governata da Mausolo, satrapo di Caria, dopo una fallita
insurrezione indipendentista avvenuta nel 362 a.C. nota come rivolta
dei satrapi. Venne conquistata infine da Alessandro Magno nel 333
a.C. Fu quindi governata, insieme all'Egitto, alla Cirenaica, e
a Cipro, da un generale di Alessandro Magno, Tolomeo I Sotere, che
impose nella regione anatolica la lingua greca e la organizzo in
forma federale. Nel 197 a.C. Antioco III la occupa assieme a gran
parte  dell'Anatolia. Nel 190 a.C.i Romani sconfiggono
I'imperatore seleuco nella battaglia di Magnesia. Con il successivo
trattato di pace di Apamea i Romani concessero la Licia ai Rodii in
segno di riconoscenza per il loro appoggio contro Antioco. Questo
dominio durd solo venti anni. Nel 168 a.C. Roma dichiaro libera la
regione della Licia. Qualche anno dopo le citta, con un accordo,
crearono la confederazione licia (Avkiwvtokowov).

Secondo Artemidoro che ¢ la fonte di Strabone, le ventitré citta che
formavano la confederazione, secondo un sistema proporzionale,
eleggevano il loro presidente di Lega, chiamato liciarca. Le
metropoli

di Xanthos, Patara, Pinara, Olympos, Myra ¢ Tlos possedevano  tre
voti.

Periodo romano

Con il mancato sostegno a Bruto la confederazione licia si inimica
Roma. I seguito Bruto assedid Xanthos, che venne completamente
distrutta ad opera degli assediati che secondo Plutarco si suicidarono
in massa. A seguito di questo comportamento, l'imperatore esitdo ad

assediare Patara. In seguito Patara, preso atto della magnanimita di
151


http://it.wikipedia.org/wiki/Seconda_guerra_persiana
http://it.wikipedia.org/wiki/Lici
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Capo_Artemisio
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Capo_Artemisio
http://it.wikipedia.org/wiki/Cimone
http://it.wikipedia.org/wiki/Atene
http://it.wikipedia.org/wiki/Milziade
http://it.wikipedia.org/wiki/Lega_Delio-Attica
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=448_a.C&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/429_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Mausolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Caria
http://it.wikipedia.org/wiki/362_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandro_Magno
http://it.wikipedia.org/wiki/333_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/333_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/Cirenaica
http://it.wikipedia.org/wiki/Cipro
http://it.wikipedia.org/wiki/Tolomeo_I
http://it.wikipedia.org/wiki/197_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Antioco_III
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia
http://it.wikipedia.org/wiki/190_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Dinastia_seleucide
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Magnesia
http://it.wikipedia.org/wiki/Apamea
http://it.wikipedia.org/wiki/Rodi
http://it.wikipedia.org/wiki/168_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Artemidoro_di_Daldi
http://it.wikipedia.org/wiki/Strabone
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Liciarca&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Xanthos
http://it.wikipedia.org/wiki/Patara
http://it.wikipedia.org/wiki/Pinara
http://it.wikipedia.org/wiki/Olympos_(Licia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Myra
http://it.wikipedia.org/wiki/Tlos
http://it.wikipedia.org/wiki/Bruto
http://it.wikipedia.org/wiki/Plutarco

Bruto, si arrese senza essere attaccata, seguita dalle altre citta della
penisola. La regione venne trattata con magnanimita da Roma, che vi
pretese contributi molto leggeri. Da allora la Licia fu fedele a Roma
e solo nel 43 assieme alla Pamfilia divenne provincia romana, pur
mantenendo una larga autonomia.

Nel 129 I'imperatore Adriano, visito la Licia e vi fece costruire, nel
porto della citta di Myra e di Patara, due granai per raccogliere e
conservare strategicamente la produzione di grano della regione.
Queste infrastrutture rimasero attive fino al IV secolo.

Nel 141 un violentissimo terremoto sconvolse la regione provocando
grandissime devastazioni. Opramoas di Rodiapoli 1'uomo piu ricco
della penisola si prodigd investendo ingentissime somme per la
ricostruzione delle citta devastate.

Nella lapide mortuaria di Opramoas vengono indicate le citta
ricostruite (Patara, Tlos, Olimpo, Rodiapoli, Korydalla, Oinoanda,
Myra, Telmesso, Kadyanda, Pinara, Xanthos, Kalynda, Bubon,
Balbura, Krya, Symbra, Arneai, Choma, Podalia, Arykanda, Limyra,
Fellos, Antifellos, Faselide, Kyaneai, Aperlai, Nisa, Sidyma, Gagai e
Akalyssos).

Nel 240 vi fu un altro terremoto che sconvolse la Licia. La regione si
riprese solo lentamente da questo tremendo colpo, l'unificazione
amministrativa sotto la Pamfilia, la fa sparire dai commenti storici
per piu di cento anni. Solo nel 325 la Licia riacquistd autonomia
politica. Polemio  Silviola indica ancora come provincia
indipendente nel V secolo.

Il declino
Nel 542 vi fu una tremenda epidemia di peste che accelero il
dissolvimento della civilta licia.

Religione
f-' 2 R %

Sarcofago su colonna a Kas
152


http://it.wikipedia.org/wiki/43
http://it.wikipedia.org/wiki/Pamfilia
http://it.wikipedia.org/wiki/Licia_(provincia_romana)
http://it.wikipedia.org/wiki/129
http://it.wikipedia.org/wiki/Publio_Elio_Traiano_Adriano#I_viaggi_e_la_visita_di_tutto_l.27Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/141
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Opramoas_di_Rodiapoli&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Opramoas&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Rodiapoli&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Korydalla&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Oinoanda
http://it.wikipedia.org/wiki/Telmesso
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Kalynda&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Bubon&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Choma&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Podalia&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Arykanda&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Limyra
http://it.wikipedia.org/wiki/Antifellos
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Faselide&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/240
http://it.wikipedia.org/wiki/325
http://it.wikipedia.org/wiki/Polemio_Silvio
http://it.wikipedia.org/wiki/V_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/542
http://it.wikipedia.org/wiki/Peste
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Sarkophag_in_Kas.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Ka%C5%9F

La religione del popolo della Licia non ha testimonianze scritte nel
periodo precedente al IV secolo a.C.Le uniche vestigia, che
testimoniano la religiositd di questo popolo, sono i1 magnifici
monumenti funebri, che ancora oggi si possono ammirare. Essi si
dividono in due categorie: le tombe scavate nella roccia sufalesie. Si
ritiene che il popolo dei Lici fu il primo ad utilizzare questo tipo di
sepolture seguiti da Frigi e Carii. L'altro tipo di tomba presente nella
regione ¢ a forma di casetta posta su di un pilastro. Queste sepolture
fanno supporre una religiosita improntata sul culto degli eroi e dei
principi defunti, sostenuto da una idea di aldila. Mancano invece, di
questo periodo, indicazioni sulle singole divinita. In seguito I'influsso
ellenico portd nella regione, un mutamento anche nella religione.
Compaiono alcune divinita dell'Olimpo greco, in particolare la triade
di Latonacon i figli Apollo e Artemide. Il nome Latona, Greco
antico Antw, sembra venire dalla parola licia lada (donna). Se la
supposizione ¢ esatta, questo indica che le influenze sulle divinita,
non furono a senso unico. Secondo Margherita Guarducci, la coppia
Latona Apollo venne ai Greci dalla Licia e si arricchi, della figura di
Artemide, soltanto in eta piu recente, quando cioé Artemide, da dea
madre, quale essa era in origine, acquisto il carattere di dea
Sfanciulla.

Carattere peculiare nella religiosita dei Lici del tempo vi era il vivo
interesse per la conoscenza del futuro, con la pratica della mantica.
Questo si esplicava in vari santuari come quelli di Xanthos, Myra e
presso il famoso oracolo di Apollo di Patara.

Il cristianesimo si diffuse nella regione sin dagli inizi, le prime
testimonianze sono del III secolo e riferiscono di vescovi e credenti
fatti oggetto di persecuzioni e di martiri. Figure di spicco di quel
periodo sono San Nicola di Myra e Metodio di Olimpo.

153


http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Falesia
http://it.wikipedia.org/wiki/Frigi
http://it.wikipedia.org/wiki/Carii
http://it.wikipedia.org/wiki/Latona
http://it.wikipedia.org/wiki/Apollo
http://it.wikipedia.org/wiki/Artemide
http://it.wikipedia.org/wiki/Greco_antico
http://it.wikipedia.org/wiki/Greco_antico
http://it.wikipedia.org/wiki/Margherita_Guarducci
http://it.wikipedia.org/wiki/Divinazione
http://it.wikipedia.org/wiki/Xanthos
http://it.wikipedia.org/wiki/Myra
http://it.wikipedia.org/wiki/III_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/San_Nicola_di_Myra
http://it.wikipedia.org/wiki/Metodio_di_Olimpo

O T~
OTTAVO GIORNO

VENERDI 11 OTTOBRE 2013

LICIA

Programma giornata

i g 3 W{ e £
Pensione completa. Phaselis / Demre /= e

Kekova o Kas. La mattina presto

partenza per Myra in caicco, all'arrivo %
visita alla citta sommersa. Le tombe y
rupestri e le rovina della citta antica di
Myra e La chiesa di San Nicola con

sarcofago del ~ Santo. Cena e
pernottamento a bordo in caicco.

Kekova ed Ugagiz

Nei dintorni di Ugagiz, ci sono molte
piccole isole, e la costa ¢ una delle pin

154


http://www.turcotour.org/turchia/cartina-turchia-costa-turchese-licia.php

belle di Turchia, coprendo molti villaggi antichi di Licia.

Kekova anche chiamata Caravola, ¢ un isola turca di fronte al
villaggio di Kalekoy. E disabitata e si estende su 4.5 km 2. Sulla riva
del nord, ci sono le rovine parzialmente sommerse di Apollonia (o
Dolciste), citta distrutta da un terremoto nel Ile DC. Fu ricostruita
sotto i bizantini, quindi definitivamente abbandonata a 1'occasione
delle incursioni arabe.

Al nord-ovest, Tersane si riconosce con i resti di una chiesa
bizantina.

La regione di Kekova ¢ stata dichiarata zona protetta nel 1990 dal
ministero turco del ambito, l'immersione vi ¢ sottoposto ad
autorizzazione.

Kalekoy — I'antica citta Simea, puo raggiungersi soltanto dal mare. E
una zona archeologica licia, in parte sommersa, situata su una delle
piu belle parte della costa turca. Nel villaggio, ristoranti offrono
piatti locali.

Ucagz si situa sul continente ad 1 km da Kalekdy. Le rovine della
citta antica sono quasi nel villaggio che propone piccoli alberghi e
ristoranti e dispone di un piccolo porto.

Kas

Kas fu fondata a l'epoca
dei Lici che la chiamaronoA4besos.

La citta faceva parte della
lega Licia. La sua importanza a

\

quest'epoca ¢ attestata da una ‘;.

necropoli ricca. A
La cittd non ¢ troppo invade d'g T
infrastrutture turistiche, ha Lﬂ

mantenuto i vestigi del suo teatro
antico, delle tombe liciane e delle
viuzze di stile ottomano.

Ha belle zone d'immersione e le f”{ —
colline del entroterra si prestano a £
bei escursioni. I greci lo nominarono
Antifellos - di fronte a fellos, citta
che doveva essere nelle montagne

155



del interno delle terre.

Sotto i Romani, Antifellos si specializza nel esportazione delle
spugne (animali marini) e del legno da costruzione.

Kas diventa un sede episcopale sotto i bizantini. La citta soffri a
causa delle incursioni arabi che finirono per si vi installare.

Nel 1923, in occasione dello scambio di popolazioni tra la Grecia e
la Turchia, la maggioranza della popolazione, che era d' origine
greca, abbandono la citta per la Grecia.

'Myra¢ una citta antica della
& = Turchia le cui
vestigi Lici ¢ Romani si trovano a
" circa due chilometri della citta
| moderna di Demre.

—— [ anche famosa per il suo
& vescovo San Nicola, personaggio a
1' origine del Babbo Natale.
¢ Una grande parte della citta antica ¢
4 sotto-terra, ma rimangono vestigi
%, notevoli, come le sue rocce scavate
- di tombe liciane vicino al teatro. Le
# loro  facciate sono pienamente
| decorate.

~: [l teatro di Myra fu ellenico, ma un
| terremoto lo distrusse. Fu
# interamente ricostruisce dai Romani
ed una grande parte ¢ molto bene conservata. Comporta 35 file di
gradini, ¢ decorato di numerose sculture di maschere, rappresentante
delle scene teatrali e delle figure mitologiche.

" 11 6 dicembre di ogni anno vi si
: celebra sempre la San Nicola.
. In questa occasione molti
\f cristiani -  principalmente



ortodossi, di Russia, Grecia... - fanno il viaggio.

La chiesa comporta tre banchine laterali, attorno alla neve di cui
l'altare ¢ fiancheggiato di quattro colonne. Il nartece e I'exonartece
sono in buono stato di conservazione. Nella banchina del sud, un
sarcofago ¢ presunto essere stato quello di San Nicola.

Storia di Myra

Fino al primo secolo a.C.,
la citta non fece molto §
parlare di lei, ma iscrizioni &
suggerisce che fu abitata
nel Ve secolo prima della
nostra era.

Nel II sec a.C., Myra era
una delle sei principali |
citta della lega Licia, col
diritto di colpire la sua
propria moneta e disponendo di tre voti nella confederazione.

Nel -42, Myra ¢ forzata di sottoporsi a Roma. Sotto 1' impero
romano, prospero. Nel 60, San Paolo fu catturato dai Romani e
portato a Roma, fecero una sosta a Myra.

Il cristianesimo si sviluppa abbastanza presto, ¢ Myra diventa
conosciuto a causa dei numerosi miracoli attribuiti al suo
vescovo, San Nicola, che aveva la reputazione di offrire regali in
segreto - ¢ lui il “vero” Babbo Natale.

Sotto i bizantini Myra era molto prosperosa e Teodosio II (inizio del
V secolo) ne fece la capitale di Licia. A partire dal VII secolo, la citta
soffri considerevolmente dalle incursioni arabe che hanno durato
quasi due secoli. Nel 809, la citta fu presa dagli Abbasidi, condotti
dal califfo Haroun ar-Racid. All'inizio del regno di Alessio I di
Bisanzio (1081 - 1118), Myra fu pressa dagli Selgiuchidi
Nel 1087, la tomba di San Nicola e le sue reliquie sono rubate da
commercianti di Bari in Italia. Oltre alle guerre, I' invasamento della
bocca finisce per bloccare 1' entrata del porto, quindi Myra vive un
declino irreversibile, ed € finalmente abbandonata.

O Y~

157



OO T~

NONO GIORNO

SABATO 12 OTTOBRE 2013

KAS O KEKOVA - EFESO

Programma giornata

Pensione completa. La mattina partenza per Efeso. A piedi di una
collina c’e tutta ’antica citta di Efeso. Lo splendore delle rovine che
ancora rimangono corrispondente alle aspettative, e si puo dire che
anno dopo anno, con i vari lavori di restauro che vengono compiuti,
sempre piu appare la magnificenza di questa antica e fiorente citta.
L’Odeon, piccolo teatro, la via dei Cureti con i suoi templi e statue;
la Biblioteca di Celso, costruita nel Il. sec d.C., una delle piu famose
del mondo antico, la Via dei Marmo con a fianco I’Agora; la via
Arcadiana che portava al porto, e il magnifico Teatro capace di 25
mila posti, che risuona ancora del grido degli argentieri che
scacciarono Paolo; fanno parte dei resti famosi. Con commozione si
conclude la visita con la sosta alla Basilica del Concilio; chiamata
anche chiesa di Maria Teotokos (Madre di Dio). L edificio romano e
del II. sec. d.C., venne trasformato successivamente in Basilica; fu la
158



prima chiesa dedicata alla Madonna. Piu tardi all’interno di questa
grande basilica, ormai in rovina, ne venne costruita una piu piccola;
da qui il nome di Chiesa Doppia. In questa chiesa si celebrarono il
terzo concilio Ecumenico(431). Dopo la visita del sito archeologico
di Efeso si fa un altra sosta spirituale alla Casa di Maria, un
santuario ben tenuto e dedicato alla dormizione della Vergine
Maria. A casa di Maria si celebra la messa. Pernottamento e cena a
Kusadasi.

EFESO - EPHESUS

/ \ Temple of Artemis
Byzantine City Wall 1

Efeso era la citta d’Oriente piu popolata dopo Alessandria e
Antiochia sull’Oronte e possedeva un porto ¢ un emporio di
grandissima importanza.
Residenza dei proconsoli, era la capitale della provincia dell’Asia e
giocava un ruolo commerciale, politico e religioso di prim’ordine.
Essa diede i natali al filosofo Eraclito.
Il culto di Artemide Polimaste (= dalle molte mammelle), dea efesina
della fecondita e della vita, con il grande tempio ad essa dedicato
(Artemision), una delle sette meraviglie del mondo antico, vi attirava
folle numerose e costituiva un lucrosissimo commercio per il fiorente
artigianato locale degli argentieri.

159



La presenza degli Ebrei era pure assai cospicua. Essi erano cosi
numerosi da formare una delle tribu della citta.

Come vedremo, At 19 dipinge con toni vivaci i fermenti religiosi
presenti ad Efeso al momento della penetrazione del Cristianesimo.
Paolo giunge ad Efeso la prima volta in compagnia di Priscilla e
Aquila alla fine del suo secondo viaggio apostolico, mentre ¢ diretto
in Siria, e vi si ferma pochissimo (estate del 52 d.C.: At 18, 18-21).
Vi lascia pero i due coniugi.

Poco dopo la sua partenza «arriva ad Efeso un giudeo, chiamato
Apollo, nativo di Alessandria, uomo colto, versato nelle Scritture.
Questi era stato ammaestrato nella via del Signore e pieno di fervore
parlava e insegnava esattamente cio che si riferiva a Gesu, sebbene
conoscesse soltanto il battesimo di Giovanni.

Egli intanto comincio a parlare francamente nella sinagoga. Priscilla
e Aquila lo ascoltarono, poi lo presero con sé e gli esposero con
maggior accuratezza la via di Dio » (At 18, 24-26). Apollo, ricevuto
il battesimo, prosegui pieno di zelo apostolico, verso I’Acaia e si
reco a Corinto (At 18,27 — 19,1). Sono questi i segni della prima
occasionale presenza cristiana nella capitale dell’ Asia.

SNPTe | B
Biblioteca di Celso

La predicazione del Vangelo a Efeso si puo dire che prenda 1’avvio
in modo consistente con il soggiorno dell’Apostolo, che si protrae
per circa tre anni (ca 54-57 d.C.).

Al suo arrivo egli trovo un gruppo di discepoli di Giovanni Battista
che converti senza difficolta al vangelo (At 19,1-7). Secondo la sua
prassi usuale, Paolo inizia con 1’annuncio ai giudei, che si prolunga
per tre mesi. Quando questi cominciano a osteggiarlo, mettendo in
pericolo con il discredito la nascente comunita cristiana egli «si
stacco da loro separando i discepoli e continud a discutere ogni

160


http://it.wikipedia.org/wiki/Biblioteca_di_Celso

giorno nella scuola di un certo Tiranno» (At 19,9). Poteva trattarsi
della scuola di un retore, nel caso di Tiranno, oppure dei locali
d’incontro di una qualche associazione artigiana. Un’attendibile
variante del testo ci offre una preziosa informazione, precisando che
Paolo vi insegnava dalle ore 11 alle 16, cio¢ nel periodo piu caldo
della giornata, quando, a motivo del riposo pomeridiano, i locali non
erano impegnati.

La fatica apostolica, compiuta in queste condizioni, fu dura, ma non
vinse la sua tenacia che gli permise di svolgere un’ampia opera di
evangelizzazione, accompagnata da una dedizione e una condotta di
vita eroicamente esemplari.

La primavera del 58 d.C. nel colloquio con gli anziani della comunita
efesina a Mileto, detto a buon diritto il suo testamento spirituale,
Paolo traccia con commozione il quadro autobiografico della sua
intensa attivita apostolica in questo periodo: «Voi sapete come mi
sono comportato con voi fin dal primo giorno in cui arrivai in Asia e
per tutto questo tempo: ho servito il Signore con tutta umilta, tra le
lacrime e tra le prove, che mi hanno procurato le insidie dei giudei.
Sapete come non mi sono mani sottratto a cio che poteva essere utile,
al fine di predicare a voi e di istruirvi in pubblico e nelle vostre case,
scongiurando giudei e greci di convertirsi a Dio e di credere nel
Signore nostro Gesu... non mi sono sottratto al compito di
annunziarvi la volonta di Dio... per tre anni, notte e giorno io non ho
cessato di esortare fra le lacrime ciascuno di voi... Non ho desiderato
né argento, né oro, né la veste di nessuno.

Voi sapete che alle necessita mie e di quelli che erano con me hanno
provveduto queste mie mani. In tutte le maniere vi ho dimostrato che
lavorando cosi si devono soccorrere i deboli...» (At, 20,18-21.27.
31.33-35).

1l teatro a Efeso

161



Mentre si trova ad Efeso, scrivendo alla comunita di Corinto, Paolo
dichiara con entusiasmo il vasto campo di lavoro missionario, che si
offre al suo zelo: « Mi fermero a Efeso fino a Pentecoste, perché mi
si ¢ aperta una porta grande e propizia, anche se gli avversari sono
molti» (1Cor 16,9). Infatti Efeso era il punto di confluenza e la porta,
che immetteva nel popoloso e variegato retroterra della provincia
asiatica.

Gli Atti pure confermano, sintetizzando in modo nervoso, 1’esito
lusinghiero della fatica di Paolo: «Questo (lavoro) durd due anni col
risultato che tutti gli abitanti della provincia d’Asia giudei e greci,
poterono ascoltare la parola del Signore» (At 19,10). In realta
sappiamo che Colossi fu evangelizzata da un suo concittadino Epafra
(Col 1,7), il quale estese il proprio apostolato a Laodicea e a Gerapoli
(Col 4,13), e che Paolo era coadiuvato in quel tempo pure da
Timoteo ed Erasto (At 19,22), da Gaio, da Aristarco (At,19,29), da
Tito e da altri ancora (2 Cor 12,18).

Il prestigio dell’ Apostolo crebbe enormemente e catalizzo parte della
citta, che pure era assorbita e distratta dagli interessi piu disparati.
Cio, se favori la causa del vangelo, fu motivo di gravi sofferenze e
pericoli per lui. Due passi degli Atti confermano quanto stiamo
dicendo.

Sulla risonanza positiva dell’azione paolina leggiamo: «Dio intanto
operava prodigi non comuni per opera di Paolo, al punto che si
mettevano sopra 1 malati fazzoletti o grembiuli, che erano stati a
contatto con lui e le malattie cessavano e gli spiriti cattivi fuggivano.
Alcuni esorcisti ambulanti giudei provarono a invocare anch’essi il
nome del Signore Gesu sopra quanti avevano spiriti cattivi, dicendo:”
Vi scongiuro per quel Gesu che Paolo predica”. Facevano questo
sette figli di un certo Sceva, un sommo sacerdote giudeo. Ma lo
spirito cattivo rispose loro: “Conosco Gesu ¢ so chi ¢ Paolo, ma voi
chi siete?”.

E I’'uomo che aveva lo spirito cattivo, slanciatosi su di loro, li afferro
e li trattd con tale violenza, che essi fuggirono da quella casa nudi e
coperti di ferite.

11 fatto fu risaputo da tutti i giudei e dai greci che abitavano a Efeso e
tutti furono presi da timore e si magnificava il nome del Signore
Gesu. Molti di quelli che avevano abbracciato la fede venivano a
confessare in pubblico le loro pratiche magiche e un numero
considerevole di persone che avevano esercitato le arti magiche

portavano i propri libri e li bruciavano alla vista di tutti.
162



Ne fu calcolato il valore complessivo e trovarono che era di
cinquantamila dramme d’argento. Cosi la parola del Signore
cresceva e si rafforzava» (At 19, 11-20).

Ma tutto cid non poteva non compromettere gli interessi commerciali
del fiorente artigianato, che viveva all’ombra del veneratissimo
santuario di Artemide. E di fatto, poco dopo, scoppio la sommossa
degli argentieri contro Paolo, come ci viene descritta con colori
vivaci in At 19, 23-41 :«Verso quel tempo scoppio un gran tumulto
riguardo alla nuova dottrina. Un tale argentiere chiamato Demetrio,
che fabbricava tempietti di Artemide in argento e procurava in tal
modo non poco guadagno agli artigiani, li raduno assieme agli altri
che si occupavano di cose del genere e disse: “Cittadini, voi sapete
che da questa industria proviene il nostro benessere; ora potete
osservare e sentire come questo Paolo ha convinto e sviato una
massa di gente, non solo di Efeso, ma si pud dire di tutta I’Asia,
affermando che non sono déi quelli fabbricati da mano d’uomo. Non
soltanto c’¢ il pericolo che la nostra categoria cada in discredito, ma
anche che il santuario della grande dea Artemide non venga stimato
piu nulla e venga distrutta la grandezza di colei che 1’Asia e il mondo
intero adorano”.

All’udire cio s’inflammarono d’ira e si misero a gridare: “Grande ¢
I’Artemide degli Efesini!”. Tutta la cittda fu in subbuglio e tutti si
precipitarono in massa nel teatro, trascinando con sé¢ Gaio e Aristarco
macedoni, compagni di viaggio di Paolo. Paolo voleva presentarsi
alla folla, ma i discepoli non glielo permisero.

Anche alcuni dei capi della provincia, che erano amici, mandarono a
pregarlo di non avventurarsi nel teatro. Intanto chi gridava una cosa,
chi un’altra; 1’assemblea era confusa e i piu non sapevano il motivo
per cui erano accorsi.

Alcuni della folla fecero intervenire un certo Alessandro che i giudei
avevano spinto avanti ed egli, fatto cenno con la mano, voleva tenere
un discorso di difesa davanti al popolo. Appena s’accorsero che era
giudeo, si misero tutti a gridare in coro per quasi due ore: “Grande ¢
I’ Artemide degli Efesini!”. Alla fine il cancelliere riusci a calmare la
folla e disse: “Cittadini di Efeso, chi fra gli uomini non sa che la citta
di Efeso ¢ custode del tempio della grande Artemide e della sua
statua caduta dal cielo? Poiché questi fatti sono incontestabili, ¢
necessario che stiate calmi e non compiate gesti inconsulti. Voi avete
condotto qui questi uomini che non hanno profanato il tempio né

hanno bestemmiato la nostra dea. Percio se Demetrio e gli artigiani
163



che sono con lui hanno delle ragioni da far valere contro qualcuno, ci
sono per questo i tribunali e vi sono i1 proconsoli: si citino in giudizio
’un I’altro.

Se poi desiderate qualche altra cosa, si decidera nell’assemblea
ordinaria. C’¢ il rischio di essere accusati di sedizione per I’accaduto
di oggi, non essendoci alcun motivo per cui possiamo giustificare
questo assembramento”. E con queste parole sciolse 1’assembleay.
Paolo aveva gia deciso in precedenza di lasciare Efeso (At 19, 21-
22), ma questo fatto cosi grave I’indusse ad affrettare la partenza e si
diresse tosto verso la Macedonia (At 20,1).

Da Efeso Paolo scrisse pure alcune lettere: quasi certamente i vari
biglietti ai Filippesi, di cui parla Policarpo, che sarebbero poi
confluiti nell’attuale Lettera ai Filippesi; verso la Pasqua del 57 d.C.
invia ai Corinzi Dattuale 1°Lettera ai Corinzi ( 1Cor 16,8);
probabilmente ¢ pure di quest’epoca la Lettera ai Galati.
Abbiamo detto finora della generosa messe missionaria
dell’ Apostolo, ma non possiamo passare sotto silenzio le abbondanti
prove e sofferenze di questo periodo a cui egli stesso allude in modo
oscuro nelle sue lettere.

Nella 1° Lettera ai Corinzi 15,32 dice di «aver combattuto a Efeso
contro le belve ».

Nella 2°Lettera ai Corinzi 1, 8-9 parla di una «tribolazione, che ci ¢
capitata in Asia e ci ha colpiti oltre misura, al di la delle nostre forze,
si da dubitare anche della vita. Abbiamo addirittura ricevuto su di noi
la sentenza di morte... Da quella morte pero egli ci ha liberato...».

In Romani 16, 3.7 ritorna sull’argomento: «Salutate Prisca e Aquila,
miei collaboratori in Cristo Gesu; per salvarmi la vita essi hanno
rischiato la loro testa...Salutate Andronico ¢ Giunia, miei parenti e
compagni di prigionia...». L’Apostolo allude forse ad un’eventuale
prigionia subita ad Efeso? Sono molti ad affermarlo e con buone
ragioni.

Comunque egli si ricorda certamente dei pericoli mortali che ivi lo
hanno minacciato, sia - come il solito — da parte dei giudei, sia da
parte dei pagani (sommossa degli argentieri).

164



Secondo la piu antica tradizione, Efeso fu pure I'ultimo soggiorno
dell’ Apostolo Giovanni.

Una cosa pare certa: il carattere culturalmente polivalente del quarto
Vangelo si adatta bene al contesto culturale efesino, come pure la
situazione ecclesiale rispecchiata nelle lettere giovannee, che
rivelano un’incipiente polemica antignostica, tipica dell’ambiente
dell’Asia Minore. La stessa cosa pare si debba affermare per
I’ Apocalisse.

OO T~

La chiesa di San Giovanni e la casa della Vergine

Chiesa di S. Giovanni - Efeso

Quando gli apostoli  dovettero lasciare Gerusalemme, san
Giovanni con Maria Vergine, che gli era stata affidata da Gesu,
venne ad Efeso. Ucciso San Paolo, san Giovanni diventd capo della
Chiesa di Efeso e fece opera di propaganda della fede in tutta la
regione. Alla sua morte fu sepolto alle falde dell'altura della rocca di
Selgiuq e sulla sua tomba fu eretta una basilica che, durante I'impero
di Giustiniano, venne trasferita nel luogo dove ora si trovano i resti
della chiesa di san Giovanni.

A partire dal VII secolo a causa delle frequenti aggressioni degli

Arabi attorno alla chiesa vennero erette delle mura sicché la chiesa

fece parte della rocca. Nel XIV secolo la basilica era adibita a

moschea, nel 1375 fra la basilica e il tempio di Artemide fu costruita

una nuova moschea, la chiesa perse le sue funzioni di culto

musulmano e fu completamente trascurata andando in rovina. Gli
165


http://it.wikipedia.org/wiki/Gerusalemme
http://it.wikipedia.org/wiki/Giovanni_apostolo_ed_evangelista
http://it.wikipedia.org/wiki/Giovanni_apostolo_ed_evangelista
http://it.wikipedia.org/wiki/Ges%C3%B9
http://it.wikipedia.org/wiki/San_Paolo

scavi hanno messo in luce i resti che rivelano che la chiesa aveva la
pianta a croce, era sormontata da volte a botte, era preceduto da un
atrio costruito a terrazze a causa della pendenza del terreno, aveva
due cupole sulla volta centrale, due sui bracci laterali e due al centro.
Secondo i verbali del concilio di Efeso la Vergine rimase per un
breve tempo in locali vicini a quella che fu la chiesa dove si svolse il
concilio, poi si trasferi in una casa posta su un'altura oggi chiamata
"monte dell'usignolo" e vi rimase secondo la tradizione fino all'anno
46 quando a 64 anni d'eta fu assunta in cielo.

Non essendo ancora molto diffuso il Cristianesimo ['ubicazione della
casa fu presto dimenticata. Anna Katharina Emmerick una donna
tedesca vissuta dal 1774 al 1824, ammalata da lungo tempo e
incapace di camminare ebbe una visione mistica e scrisse un libro
sulla vita di Maria indicando fra l'altro il luogo dove la Vergine
avrebbe trascorso gli ultimi anni. Un sacerdote francese di
nome Gouyet decise di recarsi ad Efeso nel 1881 e, con l'aiuto del
vescovo di Smirne Timoni, trovo la casa di Maria, ma nessuno gli
credette. Soltanto dieci anni dopo le ricerche del frate lazzarista Jung
coadiuvato dal direttore del Seminario di Smirne Pouline si accetto
che la rivelazione della Emmerik era esatta. Nel 1967 il papa Paolo
VIe nel 1979 il papa Giovanni Paolo II si recarono ad Efeso e
pregarono nella casa di Maria facendo si che ormai tutto il mondo
fosse d'accordo nel ritenerla tale. Anche l'attuale papa Benedetto
XVI nel suo viaggio in Turchia ha visitato Efeso e pregato nella casa
di Maria.

La casa ¢ ora una piccola cappella con pianta a croce, a destra
dell'altare c'era una camera distrutta in seguito, a sinistra dell'abside
una piccola stanza si pensa sia stata la camera da letto, davanti
all'altare il pavimento ¢ di marmo nero e si presume che qui vi fosse
il focolare della casa.

166


http://it.wikipedia.org/wiki/Anna_Katharina_Emmerick
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Gouyet&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Timoni&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Paolo_VI
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Paolo_VI
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Giovanni_Paolo_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Benedetto_XVI
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Benedetto_XVI

e s o = on s
Efeso

La Basilica del Concilio

La Basilica del Concilio di Efeso del 431

Maria Madre di Dio e la reale
umanita e divinita di Gesu

Qui siamo in un luogo della Efeso
bizantina. Siccome a volte le sinagoghe
sono diventate chiese, potrebbe anche
darsi che questo sia il luogo iniziale della
predicazione paolina, prima che Paolo si
spostasse in un posto come la scuola di Tiranno.

Comunque questa era una grande chiesa, ne vedete davanti a voi
I’abside. Qui ha celebrato anche Paolo VI. E’ la grande chiesa dove
si ¢ tenuto il Concilio di Efeso del 431 d.C.

Qual era il problema teologico che ha dato origine al concilio che qui
si & tenuto? Voi sapete che la fede della Chiesa ¢ sempre la stessa,
ma insieme deve sempre spiegarsi meglio dinanzi a problemi nuovi
che vengono via via posti. E’ evidente, ad esempio, sin dall’origine
che Gesu ¢ il Figlio di Dio. E’ lui stesso ad affermarlo — pensate solo
alla parabola in cui Gesu racconta che Dio ha mandato tante volte
tanti servi a chiedere frutti alla sua vigna, fino a che gli ¢ rimasta
solo la possibilita di inviare il Figlio stesso, con quelle parole
bellissime che esprimono il pensiero di Dio: “Che faré ora? Mandero
mio figlio, avranno rispetto di lui!”. A Nicea, che visiteremo fra
qualche giorno, ¢, perd, venuto il momento di affermare
solennemente quello che la Chiesa ha sempre creduto, perché c’era
chi negava questa verita.

Ecco che una cosa analoga ¢ avvenuta, ponendo i presupposti della
convocazione del concilio di Efeso. IlI Patriarca di

167



Costantinopoli, Nestorio, negli anni 429-430, ha cominciato a dire:
“Si, ¢ vero, Gesu ¢ Figlio di Dio, ma noi non possiamo dire che
Maria ¢ la madre di Dio — come diceva tutto il popolo — perché Dio
non ha madre; Dio ¢ lui padre di tutti e viene prima di tutti, senza
essere generato da nessun essere umano”. Dire che Dio ha una madre
— cercava di insinuare — significa tornare al paganesimo antico, dove
gli dei si generavano tra di loro. Con queste argomentazioni Nestorio
pensava di aver convinto il popolo che in realta era sbagliato dire che
Maria era la madre di Dio. La sua proposta ¢ che Maria fosse
chiamata semplicemente madre di Gesu. I vescovi, pero, si riunirono
proprio qui e decretarono che quello che il popolo aveva sempre
detto, cio¢ che Maria ¢ la Theotokos (®gotékoc), la Madre di Dio,
era invece l’espressione piu giusta della fede cristiana e che era
eretico chiunque la rifiutava. Spiegarono che Madre di Dio ¢ una
espressione tipicamente cristiana, che esprime splendidamente la
nostra fede. Dire che Maria ¢ la Madre di Dio non vuole dire che
Maria ha generato la Trinita ma che, essendo Gesu al contempo vero
Dio e vero uomo, colei che genera in terra il Figlio dell’'uomo — e
Maria ha veramente fatto nascere Gesu in terra — ¢ Madre anche del
Figlio di Dio in questa terra. L’affermazione della Theotokos ¢
’esatto corrispettivo nella vita di Maria dell’unita, nell’unica persona
divina della natura umana e della natura divina in Cristo. Gesu € uno,
vero Dio e vero uomo, e sua Madre in terra ¢ Madre in terra del vero
uomo e del vero Dio. Chiaramente il concilio di Efeso non vuole
affermare che Maria ¢ la madre nell’eternita del Figlio; il Figlio di
Dio nasce solo dal Padre nell’eternita.

Questo ¢ proprio ’annunzio anche dell’evangelista Giovanni, che fra
poco mediteremo: in Gesu la carne umana e la divinita sono unite,
non si possono piu separare. Allora, proprio per affermare questo il
Concilio di Efeso, radunatosi in questa basilica nel 431, ha stabilito
che affermare solo che Maria ¢ Madre di Gesu, rifiutandole il titolo
di Madre di Dio, ¢ un impoverimento, perché vuol dire negare che
Gesu ¢ veramente Figlio di Dio. Se Gesu ¢ davvero Figlio di Dio — e
chiaramente lo ¢ — non si puo allora non dire anche che Maria ¢
la Theotokos, la Madre di Dio. Il Concilio afferma cosi che questo
termine — gia usato nei secoli precedenti — non puo essere rifiutare, ¢
parte essenziale della fede della Chiesa.

168



La Basilica del Concilio, presbiterio ed absid

La prima chiesa che nacque a Roma, in omaggio al Concilio di Efeso
— molti di voi lo sanno certamente — ¢ S. Maria Maggiore. La sua
costruzione fu iniziata probabilmente un anno dopo il concili, nel
432, proprio come ringraziamento e come accoglienza profonda del
dogma mariano, da Sisto III. Fu, fra I’altro, la prima grande basilica
romana costruita per esplicita decisione del pontefice, essendo le
altre state iniziate per volonta anche dell’imperatore Costantino e di
sua madre Elena. Il Papa fu all’origine anche dell’iconografia dei
mosaici della Basilica di S. Maria Maggiore.

Ma la questione dogmatica non si chiuse con il concilio del 431. Lo
stesso problema, con termini solo apparentemente diversi, si
ripropose nel 449.

Eutiche, un monaco di Costantinopoli, affermo, in quegli anni: “E’
vero che Gesu ¢ vero uomo e che il Figlio di Dio ¢ vero Dio, ma
quando avviene I’incarnazione, in realta non si puo piu parlare di due
nature. Dio € molto piu grande dell’'uomo, la natura umana & quasi
come se scomparisse e rimane in Gesu solo la divinita. E’ talmente
forte la presenza di Dio in Gesu che la natura divina si impossessa a
tal punto di lui che non resta piu ’'umanita”. Eutiche cerco di far
valere questa dottrina proprio qui ad Efeso. Avvenne, infatti, proprio
qui quello che ¢ chiamato il “latrocinio di Efeso”, un concilio
indetto nel 449. A rappresentare il papa, Leone Magno, era stato
inviato un diacono di Roma, Ilaro, che diventera in seguito Papa.
Ilaro che difendeva la dottrina della Chiesa che affermava in Cristo
una completa divinitd ed una completa umanita dovette scappare
perché rischiava di essere ucciso dai partigiani di Eutiche. Cerco
rifugio presso la tomba dell’apostolo Giovanni che fra poco
visiteremo e solo per poco sfuggi alla morte. Fu questo, fra 1’altro, il

169


javascript:popUp('imgs/12.jpg',700,500)

motivo per il quale, Ilaro, una volta divenuto papa, sciolse il voto di
dedicare una cappella all’evangelista Giovanni, in ringraziamento
della salvezza ottenuta per sua intercessione, all’interno
del Battistero Lateranense. E’ il motivo per cui la Basilica del
Laterano si chiamera poi anche Basilica di S. Giovanni Evangelista.

Il “latrocinio di Efeso” fu subito condannato a Calcedonia due anni
dopo, nel 451, nel famoso Concilio di Calcedonia. I vescovi li
riuniti affermarono la grande professione di fede: Gesu ¢ una sola
persona, ma in due vere nature, umana ¢ divina, non confuse.
Gesu ¢ completamente uomo, ¢ libero come ogni uomo, pensa come
un uomo, ama come un uomo, dorme, ha bisogno di mangiare, ma
attraverso questa umanita tutta la pienezza di Dio, tutto Dio, ¢
presente in quell’vomo ed ogni gesto di Gesu ¢ anche espressione
della sua divinita. Giovanni — continuiamo a contemplarlo — ¢
proprio I’evangelista che sempre ci conduce a passare dalla reale
umanita di Gesu, alla sua reale divinita. Giovanni chiama 1
“miracoli” di Gesu “segni”. Ogni gesto di Gesu non ¢ mai solo un
gesto umano, ma in esso si cela e si manifesta la sua divinita. Se
Gesu parla dell’acqua con la samaritana, ¢ per parlare della sete —
non solo di un acqua che disseta e della quale si torna poi ad avere
sete — di un’acqua che zampilla per la vita eterna e che solo il
Signore puo dare e che, in fondo, ¢ lui stesso.

Gesu fa risorgere Lazzaro, ma questo ¢ segno che Lui ¢ “la
Resurrezione e la Vita”. Gesu compie un gesto umano, terreno, ma ¢
il Figlio di Dio che lo compie in mezzo a noi. E d’altro canto, il
Figlio di Dio, compie quel gesto — e tutta intera la sua presenza —
proprio nella umanita realmente presente e viva di Gesu.
Questi che abbiamo visto sono, allora, i due eventi pit importanti
avvenuti proprio in questa chiesa: quello decisivo del Concilio del
431 e quello che sara a ragione rifiutato dal successivo concilio di
Calcedonia. Ed entrambi si riferiscono alla reale umanita ed alla
reale divinita di Cristo.

Uno dei motivi, come abbiamo gia visto, per cui si parla della
presenza di Maria ad Efeso, di una sua permanenza in questi luoghi,
¢ proprio perché il Concilio di Efeso cosi afferma: “In questo luogo,
dove ¢ giunto Nestorio... dove anche Giovanni e Maria”, senza il
verbo. Da questo gli studiosi moderni hanno dedotto che la frase

170



voglia dire: “In questo luogo, Efeso, dove giunse Nestorio, dove gia
giunsero nel passato anche Giovanni e Maria”. E quindi questa
chiesa dedicata a Maria, la ricorda.

Appendice

Dall’omelia pronunciata da Cirillo di

Alessandria durante il concilio di Efeso
del 431:

Vedo qui la lieta e alacre assemblea dei
santi che, invitato dalla beata e sempre
Vergine Madre di Dio, sono accorsi con
prontezza. Percio, quantunque oppresso
da grave tristezza, tuttavia il vedere qui
questi santi padri mi ha recato grande
Madre di Dio in trono — S. Sofia _letizia. Ora si e adempiuta presso di noi

quella dolce parola del salmista Davide:
Ecco quanto ¢ bello e giocondo che i fratelli vivano insieme (Sal
132,1).

Ti salutiamo, percio, o santa mistica Trinita, che ci hai riuniti tutti in
questa chiesa della santa Madre di Dio, Maria.

Ti salutiamo, o Maria, Madre di Dio, venerabile tesoro di tutta la
terra, lampada inestinguibile, corona della verginita, scettro della
retta dottrina, tempio indistruttibile, abitacolo di colui che non puo
essere circoscritto da nessun luogo, madre vergine insieme per la
quale nei santi vangeli é chiamato ‘Benedetto colui che viene nel
nome del Signore’ (Mt 21,9).

Salve, o tu che hai accolto nel tuo grembo verginale colui che é
immenso e infinito. Per te la santa Trinita é glorificata e adorata.
Per te gli angeli e gli arcangeli si allietano. Per te i demoni sono
messi in fuga. Per te il diavolo tentatore e precipitato dal cielo. Per
te la creatura decaduta é innalzata al cielo. Per te tutto il genere
umano, schiavo dell’idolatria, ¢ giunto alla conoscenza della verita.
Per te i credenti arrivano alla grazia del santo battesimo. Per te
viene [’olio della letizia. Per te sono state fondate le chiese in tutto

171



['universo.
Per te le genti sono condotte alla penitenza.

E che dire di piu? Per te ['unigenito Figlio di Dio risplendette quale
luce a coloro che giacevano nelle tenebre e nell’ ombra della morte
(Lc 1,79).

Per te i profeti hanno vaticinato. Per te gli apostoli hanno predicato
al mondo la salvezza. Per te i morti sono risuscitati. Per te i re
regnano nel nome della santa Trinita.

E qual uomo potrebbe celebrare in modo adeguato Maria, degna di
ogni lode? Ella ¢ madre e vergine. O meraviglia! Questo miracolo
mi porta allo stupore. Chi ha mai sentito che al costruttore sia stato
proibito di abitare nel tempio, che egli stesso ha edificato? Chi puo
essere biasimato per il fatto che chiama la propria serva ad essergli
madre?

Ecco dunque che ogni cosa ¢ nella gioia. Possa toccare a noi di
venerare e adorare la divina Unita, di temere e servire l’'indivisa
Trinita celebrando con lodi la sempre Vergine Maria, che é il santo
tempio di Dio e il suo Figlio e sposo senza macchia, poiché a lui va
la gloria nei secoli dei secoli. Amen.

(Omelie, 4; PG 77, 991. 995-996).

Si noti che I’appellativo dato da Cirillo a Maria ‘abitacolo di colui
che non puo essere circoscritto da nessun luogo’ ¢ lo stesso che si
trovera nella chiesa di san Salvatore in Chora, dove Maria ¢
detta Chora tou achoretou (da cui il nome della chiesa).

172



OMELIA DEL SANTO PADRE BENEDETTO XVI"

Efeso
Mercoledi, 29 novembre 2006

Cari fratelli e sorelle,

In questa celebrazione eucaristica
vogliamo rendere lode al Signore per la
divina maternita di Maria, mistero che
qui a Efeso, nel Concilio ecumenico del
431, venne solennemente confessato e
proclamato. In questo luogo, uno dei piu
cari alla Comunita cristiana, sono venuti
in pellegrinaggio 1 miei venerati
predecessori i Servi di Dio Paolo VI e
Giovanni Paolo II, il quale sostd in
questo Santuario il 30 novembre 1979, a
poco piu di un anno dall’inizio del suo
pontificato. Ma c¢’¢ un altro mio
Predecessore che in questo Paese non ¢ stato da Papa, bensi come
Rappresentante pontificio dal gennaio 1935 al dicembre del *44, ¢ il
cui ricordo suscita ancora tanta devozione e simpatia: il beato
Giovanni XXIII, Angelo Roncalli. Egli nutriva grande stima e
ammirazione per il popolo turco. A questo riguardo mi piace
ricordare un’espressione che si legge nel suo Giornale dell’anima:
“lo amo 1 turchi, apprezzo le qualita naturali di questo popolo che ha
pure il suo posto preparato nel cammino della civilizzazione” (n°
741). Egli, inoltre, ha lasciato in dono alla Chiesa e al mondo un
atteggiamento spirituale di ottimismo cristiano, fondato su una fede
profonda e una costante unione con Dio. Animato da tale spirito, mi
rivolgo a questa nazione e, in modo particolare, al “piccolo gregge”
di Cristo che vive in mezzo ad essa, per incoraggiarlo e manifestargli
I’affetto della Chiesa intera. Con grande affetto saluto tutti voi, qui
presenti, fedeli di Izmir, Mersin, Iskenderun e Antakia, e altri venuti
da diverse parti del mondo; come pure quanti non hanno potuto
partecipare a questa celebrazione ma sono spiritualmente uniti a noi.
Saluto, in particolare, Mons. Ruggero Franceschini, Arcivescovo di

1 Viaggio apostolico in Turchia (28 novembre — 1 dicembre 2006). Santa messa nel Santuario
mariano di Meryem Ana Evi.

173


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19791130_turkey-efeso_it.html

Izmir, Mons. Giuseppe Bernardini, Arcivescovo emerito di Izmir,
Mons. Luigi Padovese, i sacerdoti e le religiose. Grazie per la vostra
presenza, per la vostra testimonianza e il vostro servizio alla Chiesa,
in questa terra benedetta dove, alle origini, la comunita cristiana ha
conosciuto grandi sviluppi, come attestano anche i numerosi
pellegrinaggi che si recano in Turchia.

Madpre di Dio — Madre della Chiesa

Abbiamo ascoltato il brano del Vangelo di Giovanni che invita a
contemplare il momento della Redenzione, quando Maria, unita al
Figlio nell’offerta del Sacrificio, estese la sua maternita a tutti gli
uomini e, in particolare, ai discepoli di Gesu. Testimone privilegiato
di tale evento ¢ lo stesso autore del quarto Vangelo, Giovanni, unico
degli Apostoli a restare sul Golgota insieme alla Madre di Gesu ¢ alle
altre donne. La maternita di Maria, iniziata col fiat di Nazaret, si
compie sotto la Croce. Se ¢ vero — come osserva sant’ Anselmo — che
“dal momento del fiat Maria comincid a portarci tutti nel suo seno”,
la vocazione e missione materna della Vergine nei confronti dei
credenti in Cristo inizid effettivamente quando Gesu le disse:
“Donna, ecco il tuo figlio!” (Gv 19,26). Vedendo dall’alto della
croce la Madre e li accanto il discepolo amato, il Cristo morente
riconobbe la primizia della nuova Famiglia che era venuto a formare
nel mondo, il germe della Chiesa e della nuova umanita. Per questo
si rivolse a Maria chiamandola “donna” e non “madre”; termine che
invece utilizzo affidandola al discepolo: “Ecco la tua madre!”
(Gv 19,27). 1l Figlio di Dio compi cosi la sua missione: nato dalla
Vergine per condividere in tutto, eccetto il peccato, la nostra
condizione umana, al momento del ritorno al Padre lascio nel mondo
il sacramento dell’unita del genere umano (cfr Cost. Lumen gentium,
1): la Famiglia “adunata dall’unitd del Padre e del Figlio e dello
Spirito Santo” (San Cipriano, De Orat. Dom. 23: PL 4, 536), il cui
nucleo primordiale & proprio questo vincolo nuovo tra la Madre e il
discepolo. In tal modo rimangono saldate in maniera indissolubile
divina e la maternita ecclesiale.

Madre di Dio — Madre dell’unita

La prima Lettura ci ha presentato quello che si puo definire il
“vangelo” dell’Apostolo delle genti: tutti, anche i pagani, sono
chiamati in Cristo a partecipare pienamente al mistero della salvezza.
In particolare, il testo contiene 1’espressione che ho scelto quale

motto del mio viaggio apostolico: “Egli, Cristo, ¢ la nostra
174


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

pace” (Ef 2,14). Ispirato dallo Spirito Santo, Paolo afferma non
soltanto che Gesu Cristo ci ha portato la pace, ma che egli “¢” la
nostra pace. E giustifica tale affermazione riferendosi al mistero della
Croce: versando “il suo sangue” — egli dice -, offrendo in sacrificio la
“sua carne”, Gesu ha distrutto I’inimicizia “in se stesso” e ha creato
“in se stesso, dei due, un solo uomo nuovo” (Ef2,14-16). L apostolo
spiega in quale senso, veramente imprevedibile, la pace messianica
si sia realizzata nella Persona stessa di Cristo e nel suo mistero
salvifico. Lo spiega scrivendo, mentre si trova prigioniero, alla
comunita cristiana che abitava qui, a Efeso: “ai santi che sono in
Efeso, credenti in Cristo Gesu” (£f1,1), come afferma nell’indirizzo
della Lettera. Ad essi I’Apostolo augura “grazia e pace da Dio, Padre
nostro, e dal Signore Gesu Cristo” (Ef'1,2). “Grazia” ¢ la forza che
trasforma I'uomo e il mondo; “pace” ¢ il frutto maturo di tale
trasformazione. Cristo ¢ la grazia; Cristo ¢ la pace. Ora, Paolo si sa
inviato ad annunciare un “mistero”, cio¢ un disegno divino che solo
nella pienezza dei tempi, in Cristo, si ¢ realizzato e rivelato: che cioé
“i Gentili sono chiamati, in Cristo Gesu, a partecipare alla stessa
eredita, a formare lo stesso corpo e ad essere partecipi della promessa
per mezzo del vangelo” (Ef3,6). Questo “mistero” si realizza, sul
piano storico-salvifico, nella Chiesa, quel Popolo nuovo in cui,
abbattuto il vecchio muro di separazione, si ritrovano in unita giudei
e pagani. Come Cristo, la Chiesa non ¢ solo strumento dell’unita, ma
ne ¢ anche segno efficace. E la Vergine Maria, Madre di Cristo e
della Chiesa, ¢ la Madre di quel mistero di unita che Cristo ¢ la
Chiesa inseparabilmente rappresentano e costruiscono nel mondo e
lungo la storia.

Domandiamo pace per Gerusalemme e il mondo intero

Nota I’Apostolo delle genti che Cristo “ha fatto dei due un popolo
solo” (Ef 2,14): affermazione, questa, che si riferisce in senso proprio
al rapporto tra Giudei e Gentili in ordine al mistero della salvezza
eterna; affermazione, pero, che puo anche estendersi, su piano
analogico, alle relazioni tra popoli e civilta presenti nel mondo.
Cristo “é venuto ad annunziare pace” (£f2,17) non solo tra ebrei e
non ebrei, bensi tra tutte le nazioni, perché tutte provengono dallo
stesso Dio, unico Creatore e Signore dell’'universo. Confortati dalla
Parola di Dio, da qui, da Efeso, citta benedetta dalla presenza di
Maria Santissima — che sappiamo essere amata ¢ venerata anche dai
musulmani —eleviamo al Signore una speciale preghiera per la pace

tra i popoli. Da questo lembo della Penisola anatolica, ponte naturale
175



tra continenti, invochiamo pace e riconciliazione anzitutto per coloro
che abitano nella Terra che chiamiamo “santa”, e che tale € ritenuta
sia dai cristiani, che dagli ebrei e dai musulmani: ¢ la terra di
Abramo, di Isacco e di Giacobbe, destinata ad ospitare un popolo che
diventasse benedizione per tutte le genti (cfr Gn 12,1-3). Pace per
I’intera umanita! Possa presto realizzarsi la profezia di Isaia:
“Forgeranno le loro spade in vomeri, / le loro lance in falci; / un
popolo non alzera piu la spada contro una altro popolo, / non si
eserciteranno piu nell’arte della guerra” (/s 2,4). Di questa pace
universale abbiamo tutti bisogno; di questa pace la Chiesa ¢ chiamata
ad essere non solo annunciatrice profetica ma, piu ancora, “segno e
strumento”. Proprio in questa prospettiva di universale pacificazione,
piu profondo ed intenso si fa I’anelito verso la piena comunione e
concordia fra tutti i cristiani. All’odierna celebrazione sono presenti
fedeli cattolici di diversi Riti, e questo ¢ motivo di gioia e di lode a
Dio. Tali Riti, infatti, sono espressione di quella mirabile varieta di
cui ¢ adornata la Sposa di Cristo, purché sappiano convergere
nell’unita e nella comune testimonianza. Esemplare a tal fine
dev’essere 1’unita tra gli Ordinari nella Conferenza Episcopale, nella
comunione e nella condivisione degli sforzi pastorali.

Magnificat

La liturgia odierna ci ha fatto ripetere,
come ritornello al Salmo
responsoriale, il cantico di lode che la
Vergine di  Nazaret proclamo
nell’incontro con [’anziana parente
Elisabetta (cfr Lc 1,39).

Consolanti sono pure risuonate nei
nostri cuori le parole del salmista:
“misericordia e verita
s’incontreranno, / giustizia e pace si
baceranno” (Sal 84, v. 11). Cari
fratelli e sorelle, con questa visita ho
voluto far sentire l’amore e la
vicinanza spirituale non solo miei, ma
della Chiesa universale alla comunita
cristiana che qui, in Turchia, ¢ davvero una piccola minoranza ed
affronta ogni giomo non poche sfide e difficolta. Con salda fiducia
cantiamo, insieme a Maria, il “magnificat” della lode e del

ringraziamento a Dio, che guarda ['umilta della sua serva
176




(cfr Lc 1,47-48). Cantiamolo con gioia anche quando siamo provati
da difficolta e pericoli, come attesta la bella testimonianza del
sacerdote romano Don Andrea Santoro, che mi piace ricordare anche
in questa nostra celebrazione. Maria ci insegna che fonte della nostra
gioia ed unico nostro saldo sostegno ¢ Cristo, e ci ripete le sue
parole: “Non temete” (Mc 6,50), “lo sono con voi” (Mt 28,20). E tu,
Madre della Chiesa, accompagna sempre il nostro cammino! Santa
Maria Madre di Dio prega per noi! Aziz Meryem Mesih’in Annesi
bizim i¢cin Dua et”. Amen.

177



O T~

DECIMO GIORNO

DOMENICA 13 OTTOBRE 2009

KUSADASI - IZMIR — ROMA

Programma giornata

Prima colazione in hotel, partenza dall’albergo per Selcuk,
all’arrivo visita alla Basilica di San Giovanni Evangelista e la
Tomba dell’Apostolo, pranzo in ristorante, proseguimento alla fine
per aeroporto di Izmir, all’arrivo procedure di imbarco e partenza
per Italia via Istanbul con volo TK 19:55.

OO T~
KUSADASI

La secolare citta portuale sembra aver congiunto il mare ed il cielo in
una natura incontaminata nel tempo e ne ¢ scaturita una localita
vacanziera con caratteristiche che promettono momenti di letizia.
Infatti, con la sua geografia divenne la favorita di Erodoto e con le
sue bellezze naturali un luogo di sosta del divino Giove.

Kusadasi, la piu bella baia dell'Egeo, con il suo porto a livello
internazionale, ¢ un importante ingresso marittimo della Turchia ed ¢
178



interessante per il suo sviluppato turismo crocieristico. Con il suo
limpido mare e le sue chilometriche spiagge incontaminate, fornite di
bandiera blu, offre diverse alternative di alloggio con alberghi,
villaggi di vacanza e pensioni.

Risaltano con il loro ricco passato storico e con le diversita
archeologiche Guvercinada, Pygale, Kadikalesi, Davutlar Kursunlu
Manastiri, Okuz Mehmet Pasa Kervansarayi, Neopolis, Kaleici
Cami.

La penisola di Dilek, con la flora e la fauna del suo Parco Nazionale,
vi da la consapevolezza del vivere. La Grotta di Giove, luogo di sosta
del re degli dei, mantiene ancora la sua bellezza ed il suo mistero.

11 trekking, lo scuba-diving, il nuoto, le attivita termali, i safari, i tour
culturali e le perlustrazioni di grotte sono solo alcune delle attivita
turistiche da fare con soddisfazione. Mentre la via dei bar, gli
alberghi, i villaggi di vacanza le discoteche, i club, i caff¢ ed i parchi
acquatici offrono ogni tipo di divertimento.

Kusadasi raggiunge il top nell'ambito dell'arte culinaria sia perché
qui nell'Egeo la cucina turca raggiunge gusto e sapori inappagabili,
sia perché Kusadasi ha vinto il "record di buffet mondiale". Inoltre ¢
un paradiso per lo shopping con i suoi oltre quattromila negozi dove
poter acquistare oggetti tradizionali e moderni.

Avviciniamoci alla storia di Kusadasi

Kusadasi, dominata dai Lelegi nel 3000 a.C., dagli Eoli nel XI sec
a.C. e dagli Ioni nel IX sec a.C. si trovava nella regione della Ionia.
Gli Ioni, commercianti ¢ marinai, arricchitisi in breve tempo con il
commercio oltremare, divennero una potenza politica e fondarono 12
citta che nella storia presero il nome di Colonie Ioniche. Kusadasi,
uno dei porti principali dell'Anatolia sul Mediterraneo, in epoche
antiche venne denominata Neapolis. Il dominio sulla citta, prima dei
Lidi (700 a.C.) e poi dei Persiani (546 a.C.) duro fino alla conquista
di tutta 'Anatolia nel 334 a.C. da parte di Alessandro Magno. Passata
poi sotto il dominio di Roma nel II secolo a.C. divenne un centro
religioso quando, nei primi anni del Cristianesimo, la Vergine Maria
e San Giovanni si stabilirono ad Efeso. Nel periodo Bizantino prese

il nome di Ania, nel Medio Evo divenne un covo di corsari ¢ nel XV
179



secolo al tempo dei Veneziani e dei Genovesi venne denominata
Scala Nova.

La dominazione Turca inizid con l'annessione della regione allo
Stato Selgiuchide sotto Kilic Arslan II e in quel periodo la regione
divenne la porta delle vie carovaniere aperta all'Egeo. La citta, nel
Periodo delle Signorie, nel 1413 venne annessa alla dominazione
Ottomana e da allora, rimasta in mano turca, venne corredata di
nuove opere d'arte.

I moli della Valle del flume Menderes (Meandro) erano Ayasulug
(Efeso-Selcuk) e Balat (Mileto). Ma quando nel tempo il mare si
ritird verso l'interno, sorse la necessita di un nuovo molo che venne
costruito al punto dove si trova Kusadasi. Dato che il commercio era
soprattutto in mano ai Veneziani ed ai Genovesi, al nuovo molo
venne dato il nome italiano di Scala Nova e divenne una specie di
colonia di commercianti, tra consolati, magazzini ¢ commercianti.
Mentre i turchi preferirono stabilirsi ad Andizkule, 5 km all'interno
di Kusadasi.

Kusadasi comincid ad assumere la sua conformazione attuale
all'inizio del XVII secolo, grazie al Vizir Ottomano Okuz Mehmet
Pasa che contribui allo sviluppo della citta, cingendola di mura,
costruendo un kulliye (complesso di edifici quali scuola coranica,
ospedale, biblioteca, fontana pubblica realizzati intorno alla
moschea), una rete idrica con cui approvvigiono la citta d'acqua.

Guvercinada, che era un'importante base militare, nel 1834 venne
sottoposta ad una grande opera di ricostruzione da parte dei
Veneziani e degli ottomani e venne realizzata la famosa fortezza. Il
nome in uso "Kusadasi" (isola degli uccelli) deriva proprio dalla
fortezza.

Kusadasi, subordinata ad Izmir fino al 1954, divenne poi distretto di
Aydin a cui segui un periodo di grande evoluzione. Negli anni '60,
quando ci si rese conto che la localita possedeva un grande
potenziale turistico, vennero realizzati innumerevoli stabilimenti di
relax come alberghi, motel, campeggi, villaggi vacanza e ville al
mare. Inoltre venne costruito un porto per gli yacht e vennero
ampliati gli impianti del porto stesso.

180



Oggi, Kusadasi ¢ una meta irrinunciabile nel ventaglio turistico, dove
ricrearsi lo spirito con svariate alternative.

Kusadasi, distretto turistico della citta di Aydin che si trova nella
regione dell'Egeo, confina a nord con Selcuk (Izmir), a nordest con
Germencik, ad est e sud con Soke. La pianura costiera situata ad est e
sudest del Golfo di Kusadasi, ricopre il suo altopiano posteriore,
mentre ad ovest la sua costa di circa 50 km ¢ rivolta verso il Mar
Egeo. La zona ¢ circondata da montagne ad est e sudest e la sua
strepitosa natura si riflette nelle localita e nei villaggi circostanti.

Il Parco Nazionale di Guzelcamli, per quanto riguarda la flora e la
fauna, ¢ noto per essere il piu florido in Turchia, dove ¢ possibile
incontrare tutte le varieta della vegetazione presente lungo le coste
dell'Egeo, del Marmara, del Mediterraneo e del Mar Nero.

Luoghi da vedere a Kusadasi

Il caravanserraglio di Okiiz Mehmet Pa§a, interessante per la
sua architettura. E una fortezza ottomana costruita nel 1618 dal
Gran Vizir Okiiz Mehmet Paga per il commercio marittimo. Situato
accanto all'imbarcadero di Kusadasi ¢ stato ampiamente restaurato
nel 1966.

11 cortile interno dalle dimensioni 18,50x21,60 m ¢é circondato da un
porticato a due piani. L'ingresso a nord del caravanserraglio presenta
un'apertura di 2,96 m, incorniciato da un arco piatto con una porta di
semplice aspetto. Colpisce l'attenzione dei visitatori l'ingresso del
caravanserraglio con il settore di accoglienza e l'ex fontana
trasformata in piscina. Dietro ogni portico con volta incrociata, che
circonda il cortile, vi € una stanza. Nelle stanze vi sono la cucina ed
armadi di diverse misure. Il caravanserraglio ¢ ricoperto da un tetto
piatto. Onde proteggersi dalle incursioni marine ¢ particolarmente
fortificato nella parte rivolta a nordovest e nordest mentre nel lato est
vi € una porta che da sul famoso mercato della zona.

La suntuosa Moschea di Kaleici, fatta costruire nel 1618 dal Gran
Vizir Okiiz Mehmet Paga, si trova attualmente in mezzo al mercato
ed ha subito un importante restauro nel 1830. Il portone d'ingresso
della Moschea ha i battenti ornati di motivi geometrici ed intarsi di

181



madreperla e culmina con una cupola che poggia su di un tamburo
dodecagonale con 16 finestrelle.

Giivercinada, considerato il simbolo ed il portafortuna di
Ku§adasi, ¢ un isolotto situato sulla sua costa. L'isolotto, legato
alla riva da un frangionde, con la sua fortezza eretta sulla roccia,
sembra uno scenario preso da un film.

La fortezza, che ha mantenuto la sua funzione per anni, ¢ anche
denominata la Fortezza dei Corsari. Affascinante per i turisti con la
sua struttura, durante il Periodo Ottomano ebbe la funzione di posto
di guardia contro le incursioni provenienti dalle isole (la rivolta del
Peloponneso). La torre, che ¢ il punto focale della fortezza, si trova
nel punto piu alto dell'isolotto, provvisto anche di una storica
cisterna. Il tutto ¢ stato restaurato e sistemato anche da un punto di
vista ambientalistico. In questo scorcio colmo di secoli di storia vi
troverete ristoranti dove mangiare con piacere, locali dove bere un té
o un caff¢ e dove divertirvi. Giivercinada, con il suo impareggiabile
panorama notturno, oltre alla particolare illuminazione di cui ¢
provvisto ¢ anche il luogo preferito dalle coppie al chiaro di luna.

Il Parco Nazionale della penisola di Dilek, ricco di una flora
senza pari & il luogo dove i canyon selvaggi spaccano le
montagne, dove le baie sono impregnate di profumo marino,
dove I'vomo moderno si abbandona alla natura ...

Sono incredibili le specie di piante presenti nel parco. Il luogo dove
una volta viveva la pantera dell'Anatolia oggi ¢ diventato luogo dove
visitare le foche del Mediterraneo e le tartarughe marine. Il Parco,
che ha una dimensione di 11.012 ettari, comprende il prolungamento
del Monte Samson nel Mar Egeo ¢ la regione boschiva di Akdere e
Karine. Il Monte Samson, situato sulla penisola dominata da rilievi
con una lunghezza media di 20 km e larghezza di 6 km, costituisce il
prolungamento ad ovest dei Monti Aydin. L'altezza media ¢ di 600-
650 m ed il punto piu alto ¢ il Monte Dilek con i suoi 1237 m. La
Penisola Dilek che ¢ situata tra i fiumi Piccolo e Grande Menderes ¢
una parte della Massa Menderes che risale a 500 milioni di anni fa.

La penisola, spaccata da parecchi profondi canyon e da fiumi, offre
una visione selvaggia. Questi canyon e queste valli ospitano diverse
razze di animali e rare specie di piante tra cui il pino rosso ed il pino

nero, il cipresso nero, l'albero di Giudea, il ginepro fenicio e varie
182



specie di quercia. Inoltre potrete assaggiare le castagne, il carrubo, i
fichi, le prugne e le irresistibili more selvatiche. Il profumo
inebriante dei tigli, dei gelsomini, del caprifoglio e degli oleandri
potrebbero obbligarvi a delle soste ...

11 lupo, la volpe, lo sciacallo e la lince sono specie di selvaggina
presenti nella natura di quest'area. Ci vivono inoltre il tasso, la
martora, il riccio, il cinghiale e l'aquila. Mentre come specie di
animali marini sono presenti la tartaruga marina, il delfino, la foca, il
pagello, l'anguilla e la piovra. Nelle baie del Parco, il mare e la
spiaggia sembrano addirittura abbracciarsi con la lussureggiante
natura! Si pud raggiungere la baia di icmeler, una baia sicura con
I'acqua poco profonda, superando gli alberi monumentali. A 5 km, la
baia di Aydinlik con la sua linda spiaggia vi offre la possibilita di
trascorrere momenti sereni.

Nelle spiagge potrete trovare il confort naturale che desiderate e se
vorrete potrete usufruire delle aree da picnic. Coloro che amano
l'avventura potranno avventurarsi nel canyon del Parco Nazionale
Dilek e provare il piacere di raggiungere la cima arrampicandosi per
i difficili percorsi della Valle Dikkaya. Dato che le specie di piante
del parco sono di una bellezza ammaliante sara molto piacevole fare
delle soste. Il vostro punto d'incontro col mare potrebbe essere la
Punta Kavakli e la Baia Karasu mentre quello con l'avventura
potrebbe essere la Grotta di Giove.

Potete essere testimoni della resistenza fatta in tempi passati
dalle citta antiche e dagli edifici storici. Pygale, 3km a nord di
Ku§adasi. A Pygale vi sono le vestigia di uno stanziamento.
Strabone, a proposito della citta fondata dal sovrano Miceneo
Agamennone, asseri che vi era il tempio di Artemide Munichia. Gli
esperti inseriscono Pygale tra i centri dove veniva prodotta la famosa
ceramica micenea.

L'antica citta di Neopolis (Capo Yilanci) si trova accanto a
Guvercinada ed ha le sembianze di una seconda penisola che si
protende verso il mare. Fondata dagli loni, risulta essere il primo
stanziamento dell'antica citta di Kusadasi di cui oggi permangono i
ruderi. E la favorita dei tour culturali e naturalistici.

183



Kadikale ¢ la fortezza di un tesoro storico. E una fortezza
bizantina costruita sulla costa per avere il controllo del tratto tra la
terraferma e l'isola di Samos. Attualmente si trova al 10 km della via
Kusadasi-Davutlar. La fortezza si trova su un tumulo risalente all'Era
del Bronzo. Durante i lavori di scavo e restauro, nell'area dove oggi
vi ¢ una piccola moschea, ¢ stata portata alla luce una cappella
dell'Epoca Medio-Bizantina con 14 tombe appartenenti a donne e
bambini. La porta cittadina e la torre a pianta quadrata sono state
restaurate. Tra 1 reperti archeologici vi sono parecchi oggetti
importati, ceramiche locali ¢ micenee, un timbro di piombo, resti di
statue ¢ monete risalenti al Periodo Romano ed Islamico.

Dovete assolutamente visitare Panionion che affascino perfino
Erodoto. L'antica citta di Panionion che si trova nella localita
Guzelcamli di Kusadasi, era il centro delle 12 citta ioniche collegate
alla Confederazione lonica. La sua vegetazione ¢ molto particolare.
L'area archeologica, che si trova nel Parco Nazionale Dilek, ¢ situata
nella parte nord, rivolta verso il mare, del Monte Samson, che
anticamente veniva denominata Mykale. Erodoto cosi definisce la
geografia di Panionion: "Gli Ioni riunitisi a Panionion hanno fondato
la loro citta nel clima piu bello che ci possa essere al mondo. Quelle
che si trovano piu a sud o piu a nord non si possono paragonare a
Ionia.

Addirittura neanche quelle che si trovano ad est o ad ovest poiché
alcune sono fredde ed umide altre calde e aride".

Nella citta era stato costruito un tempio ionico dedicato a Poseidone
e nello stesso periodo (VIII secolo a.C.) venivano organizzati dei
festival, dei giochi e delle celebrazioni religiose. Oltre a questo
interessante fatto storico € molto importante per essere stata il primo
punto di raduno dell'Unione delle 12 citta Ioniche per opporre
resistenza contro I'Impero Persiano, che dopo aver distrutto nel VI
secolo a.C. il Reame della Lidia occupd I'Anatolia. Panionion, anche
nel periodo di Alessandro Magno, era nota per essere palcoscenico di
importanti festival.

E difficile raggiungere il Monastero Kur§unlu di Davutlar ma il
panorama vale la pena !

Quest'edificio storico situato nella localita turistica di Davutlar ¢ un
monastero ortodosso risalente all'Epoca Bizantina (XI secolo),

costruito in alto e ben celato per motivi difensivi. Si presume che il
184



monastero avesse una funzione formativa. Attualmente sono visibili
il refettorio, la dispensa, la cucina, le celle dei monaci, la medicheria,
la cappella, il cimitero, le mura del monastero con annesso
magazzino e le celle di rifugio. Sono alquanto interessanti gli
affreschi presenti nel soffitto della Chiesa, con motivi simbolici e
geometrici in uso nel Periodo Iconoclasta, che inizio nel 726 e si
concluse nel 843. A seguire sono stati rappresentati episodi e
personaggi legati ai testi sacri. Nel XII secolo, la regione venne
conquistata dai Selgiuchidi che lasciarono la liberta di culto, per cui
vennero realizzati nuovi affreschi i cui argomenti erano inerenti alla
vita di Cristo o al Vangelo.

Dovete assolutamente visitare la Casa Caliku§u, il Centro di Arte
e Cultura. Le case, che riflettono il tradizionale carattere
architettonico di Kusadasi, sono state salvaguardate ed inserite nei
tour culturali. Tra queste la piu interessante ¢ la vecchia casa Turca
dove viveva la Maestra Feride, personaggio di "Caliku§u", romanzo
del famoso scrittore turco Resat Nuri Guntekin. L'edificio, restaurato
e trasformato in un Centro di Arte e Cultura, affascina con il suo tetto
ligneo a quattro falde, le sporgenze nei piani superiori, le sue finestre
con persiane di legno, i motivi di uccelli rari sui cornicioni ed il suo
giardino.

La tradizione marinara che perdura da secoli ed il suo porto si
sono trasformati oggi nel moderno porto internazionale di
Kug§adasi.

Il porto, con le sue capacita, il suo sviluppo, le sue attrezzature
tecniche e la qualita di servizio ¢ uno degli importanti porti di yacht
della Turchia. Questo porto con una capacita di 650 yacht, che offre
servizio 24 ore al giorno, ospita annualmente 2500-3000
imbarcazioni. Nei mesi primaverili ed estivi (tutti i giorni dal 1
Aprile al 20 Ottobre) vi sono collegamenti regolari via mare dal
Porto di Kusadasi all'isola greca di Samos. Nei mesi invernali questi
collegamenti vengono effettuati come charter. Nel porto, oltre ai
barconi che fanno tour giornalieri o tour di qualche ora per i picnic,
vi sono anche gli yacht per le Crociere Blu.

La Marina Setur Ku§adasi offre agli amanti del mare un sostegno
tecnico di qualita ed un servizio impeccabile. Inoltre ha la

caratteristica di essere la Marina piu vicina al Tempio di Artemide,
185



considerato una delle 7 meraviglie del mondo, alla casa della
Vergine Maria ed alla Chiesa di S. Giovanni. Offre poi delle
piacevoli alternative: nel periodo estivo, i tour d'immersioni
subacquee gestiti dalla scuola sub nell'ambito della Marina stessa e,
nel periodo invernale, i tour di pesca.

Al Porto di Ku§adasi, fornito di due imbarcaderi e degno
d'attenzione per lo sviluppo del turismo crocieristico, vi
attraccano annualmente circa 600 navi turistiche di grosso
tonnellaggio.

Questo ¢ un paradiso vacanziero che si trova sull'itinerario
crocieristico dei piu famosi operatori del mondo che con le navi
portano turisti da vari Paesi stranieri. Le cifre sono alte, nel 2008
circa 600.000 turisti vi hanno fatto ingresso. Il porto di Kusadasi ¢
attraente a livello internazionale per essere un paradiso turistico, per
il suo clima impeccabile e per le sue valide strutture.

La Grotta Aslanli (Yaren) che si trova nel villaggio Kirazli ¢ il
punto di ritrovo degli speleologi amanti dell'avventura. Ci potete
arrivare dalla localita Derebogazi sulla strada di Kusadasi,
affrontando 3 km a piedi. La lunghezza della grotta ¢ di 110 m, la
profondita di 36 m.

La Grotta di Giove punto di ristoro del Dio, si trova in un punto
misterioso del Parco Nazionale, punto degno degli dei ! Il parco ¢
il riflesso del paradiso al giorno d'oggi. La grotta cosi chiamata da
Giove, re degli dei della mitologia, ¢ la tappa piacevole dei tour di
trekking e dei patiti speleologi. Si entra nella grotta da un sentiero
lungo 20 m di pietra scivolosa. La Grotta di Giove affascina i
visitatori per il suo aspetto e per le sue caratteristiche. Questo luogo,
caro agli dei, ha un suolo simile ad una vasca costituitasi con una
fonte d'acqua sotterranea ed una piccola parte concava.

La tradizione racconta che il Dio Giove, spesso e volentieri faceva
indispettire il fratello Poseidone, e di conseguenza lui con il tridente
in mano sollevava le onde e provocava tempeste marine. Giove, per
sfuggire alla rabbia di Poseidone, si rifugiava nella grotta dove
l'acqua sembrava una piscina profonda 10-15 m, ci si
lavava e si rasserenava. L'acqua limpida d'un colore blu tendente al

verde, miscelandosi con 1'acqua dolce proveniente dalla montagna e
186



\

l'acqua salata che s'infiltra dal mare si ¢ trasformata in acqua
minerale. Nella grotta, dove una volta Giove trovava pace, ora ci
vengono 1 turisti entusiasti e si rinfrescano nuotando in questo
laghetto.

187



San Giovanni Apostolo e Evangelista'

Secondo quanto ci riportano le fonti antiche, Giovanni, il prediletto
di Gesu e fratello di Giacomo il Maggiore, fu ’'unico degli apostoli
che non mori subendo il martirio, ma per morte naturale, in eta
veneranda. Dopo la resurrezione di Gesu fu il primo, insieme a
Pietro, a ricevere da Maria Maddalena I’annuncio del sepolcro vuoto,
e fu il primo a giungervi, entrandovi poi dopo Pietro. Dopo 1’ascesa
al cielo di Gesu, gli Atti degli Apostoli ce lo mostrano accanto a
Pietro in occasione della guarigione dello storpio al Tempio di
Gerusalemme e poi nel discorso al Sinedrio, dopo il quale fu
catturato e poi con Pietro incarcerato. Sempre insieme a Pietro si reca
in Samaria. Nel 53 Giovanni si trova ancora a Gerusalemme: Paolo
infatti lo nomina (Gal 2, 9) insieme a Pietro e a Giacomo come una
delle «colonne» della Chiesa. Ma verso il 57 Paolo nomina a
Gerusalemme solo Giacomo il Minore: dunque Giovanni non c¢’¢ piu,
trasferitosi a Efeso, come concordemente testimoniano le fonti
antiche, fra le quali bastera citare, per tutte, Ireneo (Contro le eresie,
III, 3, 4): «La Chiesa di Efeso, che Paolo fondo ¢ in cui Giovanni
rimase fino all’epoca di Traiano, ¢ testimone veritiera della
tradizione degli apostoli».

La permanenza di Giovanni a Efeso, dove scrive il Vangelo (secondo
quanto afferma ancora Ireneo), ¢ interrotta, come le stesse fonti
antiche ci dicono, dalla persecuzione subita sotto Domiziano
(imperatore dall’81 al 96), probabilmente verso I’anno 95. Si innesta
qui la tradizione, riportata anche da molti autori antichi, del suo

12 Dalla rivista “30 Giorni”.
188



viaggio a Roma e della sua condanna a morte in una giara di
terracotta colma di olio bollente, dalla quale usci illeso per miracolo.
La fonte piu antica che ce ne parla ¢ Tertulliano, intorno all’anno
200: «Se poi vai in Italia, trovi Roma, da dove possiamo attingere
anche noi I’autorita degli apostoli. Quanto ¢ felice quella Chiesa, alla
quale gli apostoli profusero tutta intera la dottrina insieme con il loro
sangue, dove Pietro ¢ configurato al Signore nella passione, dove
Paolo ¢ incoronato della stessa morte di Giovanni il Battista, dove
I’apostolo Giovanni, immerso senza patirne offesa in olio bollente, ¢
condannato all’esilio in un’isola» (La prescrizione contro gli eretici,
36). Un’altra testimonianza ¢ quella di Girolamo, che alla fine del IV
secolo scrive: «Giovanni termino la sua propria vita con una morte
naturale. Ma se si leggono le storie ecclesiastiche apprendiamo che
anch’egli fu messo, a causa della sua testimonianza, in una caldaia
d’olio bollente, da cui usci, quale atleta, per ricevere la corona di
Cristo, e subito dopo venne relegato nell’isola di Patmos. Vedremo
allora che non gli manco il coraggio del martirio e che egli bevve il
calice della testimonianza, uguale a quello che bevvero i tre fanciulli
nella fornace di fuoco, anche se il persecutore non fece effondere il
suo sangue» (Commento al Vangelo secondo Matteo, 20, 22). Alle
antiche fonti cristiane sul martirio di Giovanni a Roma si pud ora
aggiungere con buona attendibilitd (grazie a uno studio di Ilaria
Ramelli) anche I’allusione del pagano Giovenale (inizi del II secolo),
che, nella IV Satira, critica Domiziano raccontando ’episodio della
convocazione del Senato per decidere che fare di un enorme pesce,
venuto da lontano e portato all’imperatore, che viene destinato a
essere cotto in una profonda padella. A Roma, sul luogo che la
tradizione assegna al martirio, presso Porta Latina, all’interno della
cinta delle Mura Aureliane, sorge il Tempietto ottagonale di San
Giovanni in Oleo, le cui strutture attuali risalgono al 1509 ma che
dovette essere presente (non sappiamo se in questa forma, e se fosse
originariamente dedicato al culto pagano di Diana) sicuramente da
epoca anteriore alla costruzione della vicina chiesa di San Giovanni a
Porta Latina, che risale all’epoca di papa Gelasio I (492-496).

Eusebio ci dice che da Domiziano Giovanni «venne condannato al
confino nell’isola di Patmos a causa della testimonianza resa al
Verbo divino» (Storia ecclesiastica, 111, 18, 1), e riprende questa
notizia dalle parole dello stesso Giovanni nell’Apocalisse, dove
I’apostolo dice di se stesso di essere deportato «a causa della parola

di Dio e della testimonianza di Gesu» (4p 1, 9). Li, in quell’isola
189



delle Sporadi a circa settanta chilometri da Efeso, Giovanni scrive
I’ Apocalisse. Dopo la morte di Domiziano nel 96, 1’apostolo torna a
Efeso, come testimonia ancora Eusebio: «In quei tempi Giovanni, il
prediletto di Gesu, insieme apostolo ed evangelista, era ancora in vita
in Asia, dove, ritornato dall’esilio nell’isola per la morte di
Domiziano, dirigeva le Chiese di quella regione» (Storia
ecclesiastica, 111, 23, 1). A Efeso Giovanni muore forse nel 104, ¢ li
viene sepolto. Intorno al 190 Policrate, vescovo di Efeso, in una
lettera indirizzata a papa Vittore dice: «Anche Giovanni, colui che si
abbandono sul petto del Signore, che fu sacerdote e porto ’insegna,
martire [qui forse nel senso di testimone] e maestro, giace a Efeso»
(il brano ¢ citato in Eusebio, Storia ecclesiastica, V, 24, 2). La sua
tomba, tuttora visibile, si trova in una camera funeraria sotterranea
sulla collina di Ayasuluk, a un chilometro e mezzo dall’antica Efeso.

Agli  inizi  del IV  secolo vi fu costruito sopra
un martyrion quadrangolare di circa 20 x 19 metri, nominato
nell’Itinerario di Egeria; attorno a esso fu costruita, circa un secolo
dopo, una chiesa cruciforme, fatta demolire nel VI secolo
dall’imperatore Giustiniano che fece erigere al suo posto per i
numerosi pellegrini una grandiosa Basilica, intitolata all’apostolo, a
tre navate, lunga 110 metri e larga circa la meta. La tomba di
Giovanni venne a trovarsi collocata nella cripta sotto ’altare. Tutta la
collina fu recintata da un muro per proteggere il santuario e le
dipendenze. Distrutta la Basilica da terremoti e saccheggi, le sue
imponenti rovine, oggetto di varie ricerche archeologiche e restauri,
sono state recentemente in parte rialzate.

Selguk, antica Efeso (Turchia) - Basilica di San Giovanni, costruita nel VI sec. dall'imperatore
Giustiniano

190



O Y T~
Santa Maria, compagna di viaggio
di Don Tonino Bello

Santa Maria, madre tenera e forte, nostra compagna di viaggio sulle
strade della vita, ogni volta che contempliamo le cose grandi che
I’Onnipotente ha fatto in te, proviamo una cosi viva malinconia per
le nostre lentezze, che sentiamo il bisogno di allungare il passo per
camminarti vicino.

Asseconda, pertanto, il nostro desiderio di prenderti per mano, e
accelera le nostre cadenze di camminatori un po’ stanchi.

Divenuti anche noi pellegrini nella fede, non solo cercheremo il volto
del Signore, ma, contemplandoti quale icona della sollecitudine
umana verso coloro che, si trovano nel bisogno,

raggiungeremo in fretta la «citta» recandole gli stessi frutti di gioia
che tu portasti un giorno a Elisabetta lontana.

Santa Maria, vergine del mattino, donaci la gioia di intuire, pur tra le
tante foschie dell’aurora,

le speranze del giorno nuovo.

Ispiraci parole di coraggio.

Non farci tremare la voce quando, a dispetto di tante cattiverie e di
tanti peccati che invecchiano il mondo, osiamo annunciare che
verranno tempi migliori. Non permettere che sulle nostre labbra il
lamento prevalga mai sullo stupore, che lo sconforto sovrasti
I’operosita, che lo scetticismo schiacci I’entusiasmo, e che la
pesantezza del passato ci impedisca di far credito sul futuro.

Aiutaci a scommettere con piu audacia sui giovani, e preservaci dalla
tentazione di blandirli con la furbizia di sterili parole, consapevoli
che solo dalle nostre scelte di autenticita e di coerenza essi saranno
disposti ancora a lasciarsi sedurre.

Moltiplica le nostre energie perché sappiamo investirle nell’unico
affare ancora redditizio sul mercato della civilta: la prevenzione delle
nuove generazioni dai mali atroci che oggi rendono corto il respiro
della terra. Da’ alle nostre voci la cadenza degli alleluia pasquali.
Intridi di sogni le sabbie del nostro realismo.

191



Rendici cultori delle calde utopie, dalle cui feritoie sanguina la
speranza del mondo.

Aiutaci a comprendere che additare le gemme che spuntano sui rami
Vale piu che piangere sulle foglie che cadono. E infondici la
sicurezza di chi giu vede I’oriente incendiarsi ai primi raggi del sole.
Santa Maria, vergine del meriggio, donaci 1’ebbrezza della luce.
Stiamo fin troppo sperimentando lo spegnersi delle nostre lanterne, e
il declinare delle ideologie di potenza, e rallungarsi delle ombre
crepuscolari sugli angusti sentieri della terra, per non sentire la
nostalgia del sole meridiano. Strappaci dalla desolazione dello
smarrimento e ispiraci I’umilta della ricerca.

Abbevera la nostra arsura di grazia nel cavo della tua mano.
Riportaci alla fede che un’altra madre, povera e buona come te, ci ha
trasmesso quando eravamo bambini, e che forse un giorno abbiamo
in parte svenduto per una miserabile porzione di lenticchie.

Tu, mendicante dello Spirito, riempi le nostre anfore di olio destinato
a bruciare dinanzi a Dio:

ne abbiamo gia fatto ardere troppo davanti agli idoli del deserto.
Facci capaci di abbandoni sovrumani in Lui. Tempera le nostre
superbie carnali.

Fa’ che la luce della fede, anche quando assume accenti di denuncia
profetica, non ci renda arroganti o presuntuosi, ma ci doni il gaudio
della tolleranza e della comprensione.

Soprattutto, pero, liberaci dalla tragedia che il nostro credere in Dio
rimanga estraneo alle scelte concrete di ogni momento, sia pubbliche
che private, e corra il rischio di non diventare mai carne e sangue
sull’altare della ferialita.

Santa Maria, vergine della sera, Madre dell’ora in cui si fa ritorno a
casa, e si assapora la gioia di sentirsi accolti da qualcuno, e si vive la
letizia indicibile di sedersi a cena con gli altri, facci il regalo della
comunione.

Te lo chiediamo per la nostra Chiesa, che non sembra estranea
neanch’essa alle lusinghe della frammentazione, e della chiusura nei
perimetri segnati dall’ombra del campanile. Te lo chiediamo per la
nostra citta, che spesso lo spirito di parte riduce cosi tanto a terra
contesa, che a volte sembra diventata terra di nessuno. Te lo
chiediamo per le nostre famiglie, perché il dialogo, I’amore
crocifisso, e la fruizione serena degli affetti domestici le rendano

luogo privilegiato di crescita cristiana e civile. Te lo chiediamo per
192



tutti noi, perché, lontani dalle scomuniche dell’egoismo e
dell’isolamento, possiamo stare sempre dalla parte della vita, 1a dove
essa nasce, cresce € muore.

Te lo chiediamo per il mondo intero, perché la solidarieta tra i popoli
non sia vissuta pitt come uno dei tanti impegni morali, ma venga
riscoperta come I’unico imperativo etico su cui fondare ’'umana
convivenza.

E i poveri possano assidersi, con pari dignita, alla mensa di tutti.

E la pace diventi traguardo dei nostri impegni quotidiani.

Santa Maria, vergine della notte, noi t’imploriamo di starci vicino
quando incombe il dolore, e irrompe la prova, e sibila il
vento della disperazione, e sovrastano sulla nostra esistenza il cielo
nero degli affanni, o il freddo delle delusioni, o 1’ala severa della
morte.

Liberaci dai brividi delle tenebre. Nell’ora del nostro Calvario, tu,
che hai sperimentato 1’eclisse del sole, stendi il tuo manto su di noi,
sicché, fasciati dal tuo respiro, ci sia piu sopportabile la lunga attesa
della liberta.

Alleggerisci con carezze di madre la sofferenza dei malati.

Riempi di presenze amiche e discrete il tempo amaro di chi ¢ solo.
Spegni i focolai di nostalgia nel cuore dei naviganti, e offti loro la
spalla perché vi poggino il capo. Preserva da ogni male i nostri cari
che faticano in terre lontane e conforta, col baleno struggente degli
occhi, chi ha perso la fiducia nella vita.

Ripeti ancora oggi la canzone del Magnificat, e annuncia
straripamenti di giustizia a tutti gli oppressi della terra.

Non ci lasciare soli nella notte a salmodiare le nostre paure.

Anzi, se nei momenti dell’oscurita ti metterai vicino a noi € ci
sussurrerai che anche tu,

vergine dell’ Avvento, stai aspettando la luce, le sorgenti del pianto si
disseccheranno sul nostro volto.

E sveglieremo insieme 1’aurora.

Cosi sia.

193



OO T~
INDICE

In pellegrinaggio verso 1 luoghi del cuore
Informazioni e statistiche sulla Turchia
Cartine geografiche

I cristiani e la Turchia: passato e presente
Turchia, un tesoro per la fede

Cartina dei viaggi missionari di San Paolo
Istanbul

Religioni

O~

PRIMO GIORNO
Venerdi 4 ottobre 2013
ROMA - ISTANBUL

San Salvatore in Chora-Kariye Camii
Il Gran Bazar

OO~

SECONDO GIORNO
Sabato 5 ottobre 2013
ISTANBUL

Chiesa di Santa Sofia
Palazzo di Topkap1

Moschea Blu

Ippodromo di Costantinopoli

Dinanzi all’obelisco di Teodosio
Il Bosforo

194

40
51

54
68
69
71
73
77



Dinanzi alla Chiesa di S. Irene
Il quartiere di Kadikoy-Calcedonia

OO T~

TERZO GIORNO
Domenica 6 ottobre 2013
ISTANBUL - ADIYAMAN

Adiyaman
Il Monte Nemrut

O ~

QUARTO GIORNO
Lunedi 7 ottobre 2013
ADIYAMAN - URFA - HARRANA -
ANTIOCHIA

Il Volto Santo di Edessa
Harran

OO~

QUINTO GIORNO
Martedi 8 ottobre 2013
ANTIOCHIA - CAPPADOCIA

Antiochia
Grotta di1 S. Pietro
Il testamento missionario di don A. Santoro

O T~

195

78
91

101
103

109
112

118
120
126



SESTO GIORNO
MERCOLEDI 9 OTTOBRE 2013

CAPPADOCIA
In pellegrinaggio nella natura di pietra 132
Valle di Thlara 136
Aynali Kilise 138
Camini di fata 140
Valle di Zelve 141
Le citta sotterranee 145
OO Y T~

SETTIMO GIORNO
Giovedi 10 ottobre 2013
CAPPADOCIA - ANTALYA KEMER

Licia 149

O ~

OTTAVO GIORNO
Venerdi 11 ottobre 2013

LICIA
Kekova ed Ucagiz 154
Kas 155
Myra 156

196



NONO GIORNO
Sabato 12 ottobre 2013
KAS O KEKOVA - EFESO

Efeso

La chiesa di S. Giovanni

e la casa della Vergine

La Basilica del Concilio

Dall’omelia pronunciata da Cirillo di
Alessandria durante il concilio di Efeso
Omelia di Papa Benedetto XVI

O~

DECIMO GIORNO
DOMENICA 13 OTTOBRE 2009
KUSADASI - 1ZMIR - ROMA

Kusadasi
San Giovanni Apostolo e Evangelista

OO~

Santa Maria, compagna di viaggio

Cartina geografica della Turchia

197

159

165
167

171
173

178
188

191

198



BULGARIA

Samothraki
i

libafu Yanmada
Ml Park

{ ceabg
aé{k /i

" Dardan®ls;

N 9"#?

Aotamis
1{Gal :




~(Mersin)




