
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1 

 

PARROCCHIA S. TERESA D’AVILA  

 

Roma 

 

 

 

 

 

“Gesù camminava 

con loro”     

               (Lc 24) 

 

 

PELLEGRINAGGIO  

IN  TURCHIA 

 

 

4 – 13 ottobre 2013 

 

 

 



 

 

“In pellegrinaggio verso i luoghi del cuore”1 

 

di Ermes M. Ronchi 

 

 
 

«Il giorno dopo Giovanni stava ancora là con due dei suoi discepoli 

e, fissando lo sguardo su Gesù che passava, disse: “Ecco l’agnello di 

Dio!”. E i due discepoli, sentendolo parlare così, seguirono Gesù. 

Gesù allora si voltò e, vedendo che lo seguivano, disse: “Che 

cercate?”. Gli risposero: “Rabbì (che significa maestro), dove abiti?”. 

Disse loro: “Venite e vedrete”.  Andarono dunque e videro dove 

abitava e quel giorno si fermarono presso di lui; erano circa le 

quattro del pomeriggio. Uno dei due che avevano udito le parole di 

Giovanni e Io avevano seguito, era Andrea, fratello di Simon Pietro. 

Egli incontrò per primo suo fratello Simone, e gli disse: “Abbiamo 

trovato il Messia (che significa il Cristo)” e lo condusse da Gesù. 

Gesù, fissando lo sguardo su di lui, disse: “Tu sei Simone, il figlio di 

Giovanni; ti chiamerai Cefa (che vuol dire Pietro)”. 

 

Che cosa cercate? Sono le prime parole di Gesù nel Vangelo di 

Giovanni, è la prima domanda che egli rivolge ad ogni discepolo di 

sempre, a chiunque voglia rischiare il cuore dietro a lui. Con questa 

 
1 Avvenire, 18/1/2003, p. 17. 



 3 

domanda Gesù afferma che a noi manca qualcosa. Quale povertà mi 

muove? Mi manca denaro, salute, la famiglia che sognavo? Mi 

mancano opportunità, amici, un senso alla vita?  Cerco Dio? Molte 

volte giungiamo al Signore camminando dietro l’appello delle nostre 

povertà. 

Un giorno un giovane ricco ha posto la domanda decisiva: Maestro, 

che cosa mi manca ancora? Gesù, maestro del desiderio, fa sua 

quella domanda, per insegnare a noi, ricchi di cose, desideri più alti 

delle cose, per insegnarci un’inquietudine e a non accontentarci di 

solo pane o di solo piacere, mentre intorno a noi tutto grida: 

accontentati! Non ti basta questa dolce terra? Che cosa cerchi oltre? 

Beati gli insoddisfatti, gli inquieti, perché diventeranno cercatori di 

tesori. Che cosa cercate? Con queste parole Gesù non si rivolge alla 

tua intelligenza e nemmeno alla tua volontà. E tutti sono in grado di 

rispondere a questa domanda, chi ha un solo talento come il più 

fragile di volontà, perché il Maestro sì rivolge al cuore e pone le sue 

mani sante dentro il tessuto profondo del tuo essere per fame 

emergere i pensieri più forti, i desideri più veri.  

Che cosa cercate? Gesù non chiede immolazioni sull’altare dei 

sacrifici, non sforzi ed impegni e rinunce. Prima di tutto ti chiede di 

partire in pellegrinaggio verso il luogo del cuore, di comprenderlo, di 

decifrare la radice delle tue azioni. Ogni vita spirituale, ogni vangelo 

personale, inizia con questa discesa nel proprio intimo: «Io ti cercavo 

fuori di me è tu invece eri dentro di me» (S. Agostino). 

 

Là, dove nascono i sogni, scoprirò non un caos senza senso, ma un 

Volto che non è il mio volto, e con Lui evangelizzerò i miei inferi, 

quegli oceani inferiori che mi minacciano e che mi generano; con 

Lui evangelizzerò il cuore per non dissolvermi in una babele di 

desideri senza dilezione. Maestro, dove abiti? Cerco la tua casa dove 

sedermi ai tuoi piedi ad ascoltare parole che fanno vivere, come 

Maria di Betania, come, il piccolo Samuele.  Cerco un luogo dove 

vederti vivere, ed imparare da te come si possa amare veramente, 

come si possa gioire veramente, lavorare il futuro, guarire il cuore, 

creare, perdersi per qualcuno e poi risorgere. E si fermarono con lui 

fino a sera. La fede è esperienza d’incontro, di relazione con Lui. Io 

lo incontrerò solo se mi «fermerò», solo se mi prenderò del tempo 

per l’ascolto del cuore, per smarrirmi dentro le pagine roventi della 

Bibbia, e dentro gli occhi dell’ultimo povero. 

 

 



 4 

 

 
 

Informazioni e statistiche sulla Turchia  
        Bandiera 

La bandiera Turca è formata dal fondo rosso con la mezzaluna 

bianca verticale (la parte chiusa è verso il lato del polo) e la 

stella bianca a cinque punti che si trova verso l'apertura della 

mezzaluna.  

     Posizione geografica 

La Turchia si trova in Asia del sud-ovest (quella parte ad 

ovest del Bosforo a volte è inclusa in Europa), confinando 

il Mar Nero fra la Bulgaria e la Georgia, e confinando anche 

il Mar Egeo ed il Mediterraneo fra la Grecia e la Siria. 

Coordinate geografiche: 39 00 N, 35 00 E 

Area 

area totale: 780.580 chilometri quadrati  

area comparativa: 2,5 volte più grande dell'Italia, oppure più grande della 

Francia ed Inghilterra messi insieme. 

   Confini 

totale: 2.648 chilometri  

paesi confinati: L'Armenia 268 chilometri, Azerbaijan 9 

chilometri, Bulgaria 240 chilometri, Georgia 252 chilometri, 

Grecia 206 chilometri, Iran 499 chilometri, Irak 352 

chilometri, Siria 822 chilometri. Linea costiera: 7.200 chilometri 

Nota geografica 

La Turchia ha una posizione strategica che controlla gli stretti di passaggio 

(Bosforo e Dardanelli) che collegano il Mar Nero con l'Egeo. Il Monte 

Ararat, il luogo leggendario dell'Arca del Noè, si trova nella parte dell'Est 

del paese, nella città di Agri. Il paese e' diviso in 7 regioni geografiche. 

Esclusività marittime 

Zona economica esclusiva nel Mar Nero. Acque territoriali sono 6 miglia 

nautiche nel Mar Egeo, 12 miglia nautiche nel Mar Nero e 

nel Mediterraneo. 

Clima 

Il clima e' temperato; estati calde e secche con gli inverni moderati e 

piovosi; più forte nell'interno. 

Terreno 

Il terreno è formato principalmente dalle montagne; pianura costiera più 

stretta; alto piano centrale (Anatolia)  

punto più basso: Mar Mediterraneo 0 metri.  

punto più alto: il monte Ararat 5.166 metri.  

lago più grande: lago Van 3.713 chilometri quadrati 

http://www.allaboutturkey.com/ita/cografya.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/bosfor.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#black
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#aegean
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#med
http://www.allaboutturkey.com/ita/cografya.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/bosfor.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/dardanelles.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#black
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#aegean
http://www.allaboutturkey.com/ita/ararat.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/ararat.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/eastern-anatolia.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/eastern-anatolia.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/agri.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/regions.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/economy.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#black
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#aegean
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#black
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#med
http://www.allaboutturkey.com/ita/iklim.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/mountain.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/anatolia.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/sea.htm#med
http://www.allaboutturkey.com/ita/ararat.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/vanlake.htm


 5 

Risorse naturali: carbone, minerale ferroso, rame, bicromato di potassio, 

antimonio, mercurio, oro, baritina, borato, celestite (stronzio), smeriglio, 

feldspato, calcare, magnesite, marmo, perlite, piriti (zolfo), argilla, terreno 

arabile, fiumi. 

Popolazione 

ufficialmente 70,586,256 all'inizio del 2008, effettivi circa 73 milioni 

(67,803,927 nel 2000), 92 abitanti per chilometro quadro  

Nazionalità 

nome: Turco, i Turchi 

Divisioni etniche: 80% Turchi, 20% Curdi  

Religioni: 98% Musulmani (principalmente Sunniti), 2% altri 

(Cristiani, Ebrei, ateisti)  

Governo 

Tipo di governo: democrazia parlamentare repubblicana  

Capitale: Ankara 

Provincie 

Le 81 provincie  

Indipendenza 

Indipendenza: il 29 ottobre 1923, dopo il crollo dell'Impero Ottomano.  

Festa nazionale: Anniversario della dichiarazione della Repubblica, il 29 

ottobre (1923)  

Costituzione: il 7 novembre 1982, con aggiunte il 17 ottobre 2001 

dal Parlamento. 

Sistema legislativo 

Deriva dai vari sistemi legislativi Europei; accetta, con riserve, la 

giurisdizione obbligatoria della Corte di Giustizia Internazionale (ICJ). 

Membro della Corte Europea dei diritti dell'uomo (ECHR). 

Capo dello Stato 

Il presidente Abdullah Gül (successore di Ahmet Necdet Sezer, e Süleyman 

Demirel) era stato scelto dal Parlamento come Presidente della Repubblica a 

agosto 2007 per un periodo di cinque anni.  

Capo del Governo 

Il Primo Ministro Recep Tayyip Erdogan (i precedenti erano Abdullah 

Gül e Bülent Ecevit) era eletto dal popolo e nominato dal presidente a 

marzo del 2003, e ha vinto anche le ultime elezioni di luglio 2007. 

Economia 

L'economia dinamica della Turchia e' una miscela complessa dell'industria e 

del commercio moderni con un settore tradizionale di agricoltura. Ha un 

settore privato abbastanza forte e velocemente crescente, con un ruolo 

importante nell'industria, nelle operazioni bancarie, nel trasporto e nella 

comunicazione. L'industria più importante e' tessile, e poi viene il turismo. 

Il paese sta cercando di entrare nella Comunità Europea.  

Comunicazioni 

prefisso: 90 

 

http://www.allaboutturkey.com/ita/rivers.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/origin.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/islam.htm#muslim
http://www.allaboutturkey.com/ita/siisunni.htm#sunni
http://www.allaboutturkey.com/ita/hristiyan.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/jews.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/ankara.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/kurtulus.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/ottoman.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/bayram.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/anayasa.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/tbmm.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/president.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci3.htm#gul
http://www.allaboutturkey.com/ita/sezer.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/demirel.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/demirel.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/tbmm.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/president.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/prime.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci3.htm#erdogan
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci3.htm#gul
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci3.htm#gul
http://www.allaboutturkey.com/ita/politikaci2.htm#ecevit
http://www.allaboutturkey.com/ita/president.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/economy.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/cografya.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/agriculture.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/banks.htm
http://www.allaboutturkey.com/ita/tours.htm


 6 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7 

 

 
 

I CRISTIANI E LA TURCHIA: PASSATO E PRESENTE2 
 

L u i g i  P a d o v e s e 
 

Ai nostri giorni il nome di 

Turchia evoca il problema della 

sua partecipazione all'unione 

europea, le differenze di carattere 

culturale e religioso che ci 

separano dai turchi oppure il 

fascino di Istanbul e delle coste 

sul mar Egeo, luoghi privilegiati 

del turismo con prezzi contenuti. 

Assai raramente il discorso si allarga alle memorie storiche, 

soprattutto cristiane, che questo paese conserva. Se, per esempio, 

visitate Efeso, vi si presenteranno i resti delle antiche costruzioni di 

epoca greco romana, ma poco rimanda al periodo paleocristiano o a 

quello bizantino. Eppure è qui che in buona parte la Chiesa primitiva 

prende corpo e vive i suoi primi momenti, decisivi per lo sviluppo 

futuro. È qui che la Chiesa incontra il 'mondo': si adatta ad esso o lo 

assimila o lo rigetta. Non sembra dunque eccessivo affermare che la 

Turchia ha costituito il privilegiato 'luogo d'incarnazione' della 

comunità cristiana. Ciò appare tanto più vero quando da queste 

affermazioni di principio si passa ad evocare dei nomi che per il 

cristiano sono ben più di indicazioni geografiche: Antiochia, Tarso, 

Efeso, Smirne, Colossi, Laodicea, Iconio, Listra, Troade, Mileto, 

Galazia, Nicea, Costantinopoli, Calcedonia. 

 

[ G l i  Atti hanno tramandato due diverse forme del processo di 

diffusione del cristianesimo primitivo: attraverso la missione sorsero 

 
2 Dopo questa testimonianza di Mons. Luigi Padovese (nunzio apostolico in 

Anatolia, nato a Milano, il 31 marzo 1947 – ucciso a Iskenderun, il 3 giugno 2010) è 
stato un vescovo cattolico italiano sulla storia della presenza crisitana in Turchia, la 

presente “Guida” fa riferimento a varie “fonti”. Indichiamo la più importante: Don 

Andrea LONARDO, “Note su san Paolo ed i suoi viaggi”. Per la spiegazione dei 

vari luoghi che visiteremo abbiamo consultato soprattutto “Wikipedia” (p. 
Alessandro DONATI). 

http://it.wikipedia.org/wiki/Milano
http://it.wikipedia.org/wiki/31_marzo
http://it.wikipedia.org/wiki/1947
http://it.wikipedia.org/wiki/Iskenderun
http://it.wikipedia.org/wiki/3_giugno
http://it.wikipedia.org/wiki/2010
http://it.wikipedia.org/wiki/Vescovo
http://it.wikipedia.org/wiki/Italia


 8 

centri di concentrazione (Palestina, Asia Minore) o si seguirono i 

punti nodali del traffico stradale tardo-antico (Antiochia, Efeso, 

Tessalonica, Corinto, Roma) cosicché si formarono nelle grandi città 

centri d'irradiazione del cristianesimo. Per capire meglio lo sviluppo 

che la fede cristiana ebbe nel territorio dell'attuale Turchia occorre 

ora fare qualche passo indietro.] 

 

Stando agli Atti degli Apostoli la prima grande espansione 

cristiana si ebbe nella zona compresa nell'asse Antiochia-Edessa-

Damasco. Ancora At 11,19 collega l'evangelizzazione di Antiochia 

con gli ellenisti espulsi da Gerusalemme (37 d.C). Ad Antiochia 

prese forma la prima missione ai pagani e ancora qui sorse ben presto 

un centro di riflessione teologica. Il vangelo di Matteo sembra essere 

l'eco della catechesi dell'ambiente antiocheno. Damasco possedeva 

già una comunità cristiana quando Paolo si convertì nel 38 d.C. 

Infine Edessa, l'attuale Sanliurfa in Turchia, posta lungo la via della 

seta, sembra sia stata raggiunta assai presto dal cristianesimo. Primo 

documento che fa riferimento allo sviluppo fiorente delle comunità 

cristiane nella regione dell'Osroene di cui Edessa era capitale, è 

l'epitaffio di Abercio (II metà del II sec.) in cui l'autore ricorda: "Vidi 

anche la pianura di Siria e tutte le città, (anche) Nisibis, passato 

l'Eufrate. Dovunque poi ebbi fratelli, avendo Paolo compagno di 

viaggio". 

 

Sappiamo che la presenza cristiana fu particolarmente forte ad 

Antiochia. La sua posizione geografica sulla grande via di 

comunicazione che collegava l'Asia al Mediterraneo e le risorse 

naturali dell'ambiente circostante sono state alla base della sua 

ricchezza. Ma Antiochia vanta anche il primato di essere stata una 

città d'incontro tra la cultura aramaica e quella ellenistica. Qui ebbero 

luogo avvenimenti fondamentali per la nuova fede, indelebilmente 

impressi nella memoria collettiva cristiana. Mi limito a ricordare che 

ad Antiochia il primo gruppo cristiano iniziò a svincolarsi dal 

giudaismo prendendo coscienza della propria identità3. Ancora qui 

sorse ben presto un centro di riflessione teologica espresso in 

 
3 Cf C.N.JEFFORD, Reflections on the Rule of jewish Christianity in 

second-century Antioch, in Le Judéo-cristianisme dans tous ses étatst in 

S.C. MIMOUNI e F. STANLEY JONES (a cura di), Actes du colloque de 

Jérusalem (1998), Du Cerf, Paris 2001, 154-156. 



 9 

diversificati orientamenti di pensiero che hanno concorso a rendere il 

cristianesimo un fenomeno culturalmente pluriforme.  

 

Non è poi da dimenticare che qui nacque l'evangelista Luca e qui 

vissero personaggi di primo piano della storia cristiana tra i quali si 

distingue Paolo, originario della non lontana Tarso. 

 

A proposito dell'apostolo delle genti è difficile misurare il ruolo 

che Tarso giocò nella sua vita. È comunque innegabile che gli anni 

trascorsi qui hanno lasciato un'impronta sulla sua personalità. 

Il clima culturalmente vivace di questa città universitaria, patria e, 

in certo modo, capitale della filosofia stoica, se non spiega sino a 

fondo il genio di Paolo, aiuta però a capire la sua padronanza del 

greco che dovette essere la sua lingua madre e chiarisce il perché del 

suo ministero svolto prevalentemente nelle città e non nelle 

campagne, tra gente di strati anche socialmente elevati a cui poteva 

rivolgersi adattando il messaggio cristiano, sorto in ambito rurale, ad 

una situazione socioculturale diversa. Per questa sua nativa apertura 

al mondo greco-romano, ma anche per la sua totale immersione nel 

pensiero giudaico, Paolo è stato chiamato "un viandante tra i due 

mondi" e senz'altro uno dei personaggi più testimoni del primo 

cristianesimo che trovarono ad Antiochia la loro comunità nativa o 

elettiva. Basti accennare ad Ignazio d'Antiochia o all'antiocheno 

Giovanni Crisostomo divenuto patriarca di Costantinopoli. 

 

Se ci spostiamo dell'antica Siria ed Osroene, oggi in territorio 

turco, alla costa egea o Asia Minore avremo ragione del rapido 

diffondersi del cristianesimo anche in questa zona che 

economicamente e demograficamente fu una delle più ricche 

nell'impero romano del I e II sec. d.C. Unità e stabilità politiche 

garantite dall'impero romano, con l'ampliamento del sistema viario e 

l'eliminazione di dogane interne hanno comportato la diffusione della 

moneta unica e del sistema economico romano portando a una 

fioritura commerciale e un benessere notevole di un'economia che, 

nonostante tutto, rimaneva agraria i. La prosperità economica e lo 

scambio in beni materiali è andato di pari passo con la circolazione 

delle idee, delle convinzioni religiose, dando così origine a fenomeni 

di cosmopolitismo politico e di sincretismo religioso ii. Non poteva 

essere altrimenti per una terra in cui le opinioni più diverse su 

mondo-uomo-Dio avevano trovato diritto di cittadinanza 

 



 10 

Tenendo presente questa situazione si comprende perché il 

cristianesimo, affacciatosi sul mondo ellenistico, trasse vantaggio 

dalla fortunata congiuntura economica, dall'unità politica creata da 

Roma come da un pluralismo di pensiero espresso anche in ambito 

filosofico e religioso". Non va poi scordato che anche in Asia 

Minore, particolarmente nei centri commerciali, la presenza di giudei 

era molto marcata. E fu appunto in essi che il primo cristianesimo, 

appoggiandosi su questo giudaismo, prese a diffondersi. 

 

Da un punto di vista archeologico è possibile constatare che là 

dove la missione cristiana è giunta nel I/II secolo esistevano delle 

sinagoghe v. 

Circa la presenza di comunità cristiane in Asia Minore le prime 

informazioni ci provengono dalle lettere di Paolo che menzionano la 

presenza di comunità a Efeso, a Colossi, a Gerapoli, a Laodicea, 

nella Galazia. L'autore dell'Apocalisse si indirizza a sette Chiese 

dell'area microasiatica (Efeso, Smirne, Pergamo, Tiatira, Sardi, 

Filadelfia, Laodicea). Qualche anno più tardi Ignazio d'Antiochia 

scriverà alle comunità cristiane presenti a Efeso, Magnesia, Tralli, 

Filadelfia, Smirne. Dalla somma di elementi che possediamo si può 

affermare che l'incontro del movimento cristiano con il mondo 

culturale greco/romano trovò la sua massima espressione nelle 

regioni dell'Asia Minore e, più propriamente, ad Efeso vi dove vissero 

ed operarono sia Paolo che Giovanni. Per l'opera di entrambi è sorto 

qui il "corpus ephesinum novi testamenti", ossia un cospicuo numero 

di scritti neotestamentari. Proprio questo fatto ci conferma come 

Efeso sia divenuta nel primo secolo la '"capitale culturale" della 

nuova religione. 

 

Qui, prima e più profondamente che altrove, il cristianesimo è 

stato messo in un rapporto di confronto e di scambio con una realtà 

culturale e religiosa diversa da quella in cui è sorto. "L'esperienza di 

Efeso non soltanto ha reso più ricca la fede della Chiesa grazie 

all'assimilazione delle vette più alte del pensiero greco-romano, ma 

le ha dato la possibilità di pensare e di esprimere la propria cattolicità 

e di entrare in dialogo con gli uomini di altre religioni e culture"4. 
 

 
4 P. ROSSANO, in “Atti del I Simposio di Efeso su san Giovanni apostolo”, 

a cura di L. Padovese. 



 11 

Sintomatico è il fatto che sulle 50 località che alla fine del I 

secolo dopo Cristo ebbero delle comunità cristiane, 24 appartengono 

a questa regione dell'impero. Verso l'anno 180 dopo Cristo, tra i 101 

luoghi entrati a contatto con il cristianesimo dei quali abbiamo 

notizia, ben 57 si trovavano in Asia Minore e nelle regioni adiacenti 
vii. 

 

La diffusione del cristianesimo in queste città si è avuta perlopiù 

negli strati medi ed in quelli inferiori della popolazione. In altre 

parole, presso coloro che in quanto commercianti stranieri, o operai o 

schiavi non erano strettamente legati al sistema politico/religioso 

della 'polis'. 

 

A favorire il carattere urbano del cristianesimo ha concorso anche 

la maggiore difficoltà di penetrazione nelle campagne, dove era forte 

il conservatorismo contadino, i forti legami tra famiglie e gruppi con 

i conseguenti e più facili controlli sui singoli e una religiosità a 

sfondo naturalistico, più legata alla natura ed ai suoi fenomeni viii. 

D'altra parte - ed è un fatto assai importante - nelle città ellenizzate si 

parlava il greco, divenuto la lingua dei commercianti, mentre nelle 

campagne persistevano le lingue volgari ed i dialetti ix. I primi 

predicatori cristiani, non conoscendo che il greco, non potevano fare 

il loro annuncio nelle campagne dove persistevano le lingue volgari 

ed i dialetti che facevano da scudo alla penetrazione della nuova 

religione. L'esperienza di Paolo di Tarso che, giunto a Listra, non 

intese la gente che parlava in dialetto licaonio (cf At 14, 11) dovette 

essere assai comune ai primi predicatori cristiani. 

 

Inevitabilmente, questo stato di cose si ripercosse anche nell'opera 

dei primi predicatori cristiani costretti a concentrarsi nei centri 

urbani. 

 

Evidentemente una penetrazione del cristianesimo nelle aree 

rurali dell'Asia Minore esiste, come ci conferma la lettera che Plinio 

scrisse a Traiano dalla Bitinia (fine I/inizi del II secolo ca.) x. La 

penetrazione delle campagne dovette riuscire più lenta a motivo del 

tenace persistere di usi e di culti tradizionali. Sempre in rapporto alla 

diffusione del cristianesimo, occorre aggiungere che esso, facendo il 

suo ingresso in Asia Minore, si trovò a contatto non soltanto con più 

lingue ma anche con gruppi etnici diversi (lidi, cari, tribù 

indogermane provenienti dalla Tracia, greci, macedoni, galati, 



 12 

persiani ecc.) che mantennero costumi e culti propri e che portarono 

anche all'interno della nuova fede. Se perciò risulta vero che le 

regioni dell'Asia furono "i luoghi di più antica cristianizzazione 

nell'impero romano" xi, è anche vero che "le vicende di questo 

processo variano e si complicano appunto in ragione della "estrema"  

varietà delle etnie, delle tradizioni, del maggiore o minore grado di 

ellenizzazione, nonché della diversità delle situazioni sociali e 

politiche" xii. Conseguentemente ben altro sarà il cristianesimo 

urbano rispetto a quello delle zone rurali interne. Altra sarà la 

conformazione del cristianesimo siriano, legato a categorie di 

pensiero semitiche, persiane e mesopotamiche, da quello fortemente 

ellenizzato che s'affermerà nella metropoli di Efeso. 

 

E' in questo clima di forme tanto varie che si colloca la nascita 

dell'ordinamento metropolitano e la istituzione dei sinodi, sorti in 

Asia Minore sul modello delle assemblee civili e miranti a garantire, 

tra l'altro, l'unità religiosa nel variegato mondo delle Chiese dei primi 

secoli. 

Non va inoltre dimenticato che il cristianesimo, facendo l'ingresso 

in Asia Minore, si trovò a contatto con un ambiente saturo di 

religiosità. Non meraviglia che entrando a contatto con essi il 

cristianesimo, in diversi casi, abbia fornito un elemento in più al 

sincretismo religioso allora in atto. 

 

Il fatto che i cristiani d'Efeso, ad esempio, al tempo di Paolo 

avessero bruciato i libri di magia che ancora tenevano nelle loro case 

(cf At 19,19), mostra la propensione al sincretismo contro il quale il 

cristianesimo proprio in Asia Minore dovette sostenere una dura 

lotta. D'altra parte, tenendo presente il grado di diffusione e di 

sviluppo della nuova religione in queste zone, si comprende come 

qui possa aver visto la luce la cosiddetta 'cultura cristiana asiatica' e 

numerosi movimenti di pensiero, alcuni ben distanti dall'ortodossia. 

Ma non ci si meravigli: i confini tra eresia e pensiero nei primi secoli 

non erano così chiaramente demarcati come lo furono in epoca 

successiva. Nel II secolo quella che chiamiamo 'ortodossia' 

costituisce il risultato dell'attività convergente di varie comunità e di 

diversi pensatori, unanimi nel contrapporre alla visione unitaria 

dell'eresia una visione altrettanto unitaria. 

 

Se le espressioni di vivacità e di dissenso crearono problemi alle 

comunità dell'Asia Minore, non paiono meno pesanti le tensioni 



 13 

intraecclesiali concernenti il problema della pasqua (data fissa: 14 di 

nisan o data mobile?) ed il problema del ribattesimo degli eretici. E' 

certo da connettere con tutte queste problematiche d'ordine 

dottrinale, di prassi liturgica, di scelte unitarie da prendere in 

questioni di disciplina e di morale lo svilupparsi degli incontri 

sinodali dei vescovi. Basti appena menzionare che i primi 8 concili 

ecumenici ebbero tutti luogo nell'odierna Turchia. Sulla base di 

questi rapidi cenni si dovrà consentire con A. Harnack allorché 

dichiara che "tutti i grandi svolgimenti della religione cristiana nel II 

secolo ebbero in Asia Minore il loro inizio e qui principalmente si 

combatterono le grandi battaglie della Chiesa xiii. 

 

Ancora qui il cristianesimo trovò numerosi fedeli che 

accreditarono la loro fede con la testimonianza del sangue. Quante 

furono le migliaia di martiri di questa regione? E' una domanda senza 

risposta. Nondimeno si può attenuare la delusione d'ignorarlo 

passando in rassegna il Martirologio o, almeno, ricordando alcuni 

nomi: Antipa, unico martire nominato nell'Apocalisse, Ignazio 

d'Antiochia, Policarpo di Smirne, Giacinto, Luciano, l'intera 

comunità di Eumeneia bruciata viva in un luogo di culto, Biagio, i 40 

soldati di Sebaste. 

 

Le comunità dell'Asia Minore non seppero, comunque, produrre 

soltanto dei martiri. I manuali di storia della Chiesa abbondano in 

nomi di vescovi, di scrittori ecclesiastici, di teologi vissuti qui. Basti 

pensare a Teofilo d'Antiochia, Melitene di Sardi, Ireneo di Lione, 

originario di Smirne, Metodio d'Olimpo, Gregorio il Taumaturgo, i 

Basilio di Cesarea, Gregorio di Nissa e Gregorio di Nazianzo; i 

grandi teologi della scuola di Antiochia, in particolare Giovanni 

Crisostomo; gli esponenti più in vista della Chiesa e della teologia 

siriana: Afraate ed Efrem, il siro; gli storici del cristianesimo 

primitivo: Filippo di Side, Socrate e Sozomeno. 

Forse questa galleria di nomi che si potrebbe arricchire 

vistosamente, dice poco. Eppure attraverso questi nomi un fatto 

emerge incontestabile: il territorio dell'attuale Turchia è stato il 

luogo in cui il cristianesimo s'è aperto al mondo ed in cui la 

Chiesa è divenuta realmente 'cattolica', cioè universale. 

 

Qui sarebbe ancora da ricordare come la Bisanzio cristiana è 

divenuta un elemento costitutivo nella formazione dell'identità 

cristiana occidentale. In realtà, l'attività missionaria del cristianesimo 



 14 

bizantino, ha allargato i confini dell'Europa sino ai Balcani e verso la 

Russia. Non si può dunque dimenticare che l'eredità culturale 

cristiana ha pure in Bisanzio una delle sue fonti. 

 

La Turchia e il cristianesimo, oggi 
 

Se si tengono presenti queste considerazioni e si guarda la 

situazione attuale dei cristiani in Turchia può nascere un senso di 

sconforto dinanzi ad una presenza che negli ultimi decenni è quasi 

scomparsa riducendosi a circa lo 0,15% di cristiani delle diverse 

confessioni, peraltro concentrati nei grandi centri d'Istanbul, Smirne, 

Mersin. 

Lo sconforto può accrescersi se, passando nelle città e nei 

villaggi, si vede la quasi totalità delle chiese cristiane trasformate in 

musei, moschee, scuole, biblioteche o granai. 

 

A modo di esemplificazione mi limito a ricordare che sul Mar 

Nero, alla fine dell'800 - senza contare chiese e monasteri ortodossi 

ed armeni - esistevano 8 chiese cattoliche affidate ai cappuccini 

(Samsun, Inebolu, Sinope, Varna, Burgas, Costanza, Kerasonda e - 

all'interno - Erzurum). Attualmente in tutto il mar Nero vi sono due 

sole chiese aperte (Samsum e Trabzon) con una decina di catecumeni 

e 5/6 cristiani cattolici locali battezzati. Gli altri pochissimi cristiani 

presenti, sono dispersi qua e là e senza assistenza religiosa (ne ho 

trovati alcuni armeni, distanti una cinquantina di km da Sansum, e 

venuti per la messa domenicale) oppure numerosi sono diventati 

musulmani per non subire discriminazioni, pur mantenendo ancora la 

memoria della fede nativa che in alcuni sta riemergendo. La 

scomparsa delle chiese, legata ad una fuga dei cristiani, è andata di 

pari passo con la riduzione di tutte le istituzioni benefiche gestite 

dalla Chiesa (ospedali, ospizi, scuole) dovuta sia al progressivo 

venire meno del personale sia a gravami economici imposti dallo 

stato e non in linea con il trattato di Losanna del 1923. 

 

Pur in questa difficile situazione di minoranza, la Chiesa cattolica 

in Turchia ha mantenuto le seguenti circoscrizioni: arcidiocesi di 

Izmir, vicariato apostolico di Istanbul, vicariato apostolico 

dell'Anatolia, tutti latini; arcidiocesi armeno cattolica, arcidiocesi 

caldea, vicariato patriarcale siro cattolico. Fatta eccezione per il 



 15 

vescovo di Izmir e quello dell'Anatolia, tutti gli altri risiedono ad 

Istanbul. 

Non voglio allargare il presente discorso a tutta la Turchia e mi 

limito piuttosto a presentare la realtà del vicariato d'Anatolia che con 

i suoi 480.000 km q. abbraccia zone di antica presenza cristiana quali 

il Ponto, parte dell'Armenia, la Cappadocia, la Cilicia, parte della 

Galazia, Pisidia, parte dell'antica Siria e tutto l'est fino ai confini con 

la Georgia, l'Armenia, l'Iran, l'Iraq e la Siria. I fedeli cattolici sono 

concentrati perlopiù al sud. 

 

Oltre alle due parrocchie del Mar Nero (Trabzon e Samsum) la 

nostra presenza è in Cappadocia, con due case di preghiera, la prima 

delle quali, ad Avanos, chiusa per un processo giustamente perso 

perché non sempre - anche da parte nostra - s'è rispettato il diritto, e 

un'altra casa ad Ucisar sempre sotto processo per una flagrante 

violazione del diritto da parte di un vicino di casa con la connivenza 

dell'ex sindaco. 

Altre parrocchie sono a Mersin, Adana, Iskenderun ed Antiochia, 

le prime tre anche con un processo in corso. A Tarso vivono, in una 

casa in affitto, tre suore che accolgono i pellegrini nell'unica Chiesa 

che è museo e per il cui ingresso si deve pagare. Anche la Grotta di 

San Pietro in Antiochia, pur appartenendo alla Santa Sede, è 

considerata museo e, quantunque si debba pagare l'ingresso, è 

possibile celebrare l'eucarestia. 

 

Un'altra casa presa in affitto ma temporaneamente vuota, si trova 

a Sanliurfa, l'antica Edessa, nelle vicinanze di Harran. Infine sul lago 

Van risiede una famiglia italiana, a disposizione del vicariato, che 

pratica il "dialogo della vita" convivendo con i musulmani, in 

particolare con quelli di etnia curda, che costituiscono la stragrande 

maggioranza, ma pure con i profughi iraniani e con la minoranza 

cristiana. Merita ricordare che sino al 1912-1915 queste terre dell'est 

erano abitate da milioni di cristiani armeni, georgiani, e poco più ad 

ovest, Siro-cattolici e Siro-ortodossi. Rimane in queste zone una 

notevole quantità di chiese armene e georgiane, alcune in buono stato 

di conservazione, ma ormai prive di comunità e di sacerdoti. 

 

La constatazione del numero ridotto di cristiani, e più 

specificamente di cattolici e l'accenno ai processi in corso, mi 

permette di richiamare ai problemi che la comunità cattolica di 



 16 

Anatolia - ma il discorso si può allargare a tutta la Turchia - sta 

vivendo. 

Occorre fare un passo indietro nella storia, al trattato di Losanna 

sottoscritto il 24 luglio del 1923 tra le grandi potenze europee del 

tempo e la Turchia. Nella terza sezione concernente la "Schutz der 

Minderheiten (articoli 37-45) la repubblica turca si impegna a 

garantire a tutti gli abitanti della Turchia, senza riguardo a 

provenienza, nazionalità, lingua, razza o religione, completa tutela 

della vita e della libertà. (art. 38, par. 1). Garantisce "a tutti gli 

abitanti della Turchia, senza discriminazione per motivi religiosi" 

uguaglianza davanti alla legge (art. 39, par. 2). Assicura che "quanti 

in possesso della cittadinanza turca appartenenti alle minoranze non 

musulmane godono davanti alla legge e nella prassi concreta lo 

stesso trattamento e la stessa sicurezza degli altri cittadini turchi" 

(art. 40 riga 1). 

 

Si impegna "a garantire completa protezione alle chiese, le 

sinagoghe, i cimiteri ed altre istituzioni religiose delle minoranze non 

musulmane" (art. 42, par. 3, riga 1) 

 

A questo punto occorre precisare che, con una interpretazione 

restrittiva del trattato di Losanna, - peraltro illegittima perché non 

presente nel testo - sono state considerate minoranze non musulmane 

soltanto le comunità armene, bulgare, greche e ebraiche. Le comunità 

cristiane arabofone, quelle degli uniati, quelle siro-ortodosse, caldee, 

quelle cattoliche latine - pur presenti in Turchia nel 1923 - non sono 

state riconosciute come minoranze nel senso del trattato di Losanna 

e, quindi, non godono di personalità giuridica. Similmente i vescovi 

non hanno riconoscimento giuridico da parte dello stato, anche se, di 

fatto, le autorità locali o centrali, li considerano capi delle loro 

comunità religiose. Va rilevato che anche le minoranze non 

musulmane ammesse come tali nel trattato di Losanna non godono di 

personalità giuridica. 

 

E' facile capire quali siano le ricadute di questa situazione. Ne 

richiamo soltanto alcune. 

- Dal momento che davanti all'autorità turca le Chiese come 

anche gli ordini religiosi e le congregazioni non hanno personalità 

giuridica, non possono possedere beni, né possono comperare o 

alienare. Tali beni rimangono tuttavia in possesso degli ordini o 

chiese se già esistevano al momento della firma del trattato di 



 17 

Losanna, ma a condizione che siano registrati a nome di singole 

persone o di fondazioni private Se però le persone muoiono le 

fondazioni cessano la loro attività, o se tali beni non sono 

utilizzati per il fine per il quale erano originariamente destinati, 

essi vengono confiscati dal tesoro pubblico. 

- Poiché le Chiese non godono di personalità giuridica e, 

quindi, non esistono, neppure possono costruire luoghi di culto e 

neppure aprire scuole confessionali o seminari per la formazione 

del proprio clero. Parlando dei seminari, ricordo che nel 1971 le 

università e le scuole superiori in Turchia sono state 

nazionalizzate. Questo ha comportato la chiusura dell'Accademia 

teologica ortodossa di Halki e, più recentemente, del piccolo 

seminario che i cappuccini avevano aperto a Mersin. I tentativi 

intrapresi dal patriarca Bartolomeo per fare riaprire l'Accademia 

si scontrano contro la volontà delle autorità turche di inserirla 

come una sessione della facoltà teologica (musulmana) 

dell'Università d'Istanbul, con un evidente controllo sugli 

insegnamenti. 

- Secondo il diritto del lavoro, il personale ecclesiastico 

straniero in Turchia esercita un'attività dipendente in quanto a 

servizio delle Chiese, ma se queste non hanno personalità 

giuridica, neppure possono assumere persone in senso pieno. 

Questo fatto si riflette sulla concessione dei permessi di soggiorno 

che vengono concessi generalmente per un anno mentre altri 

stranieri di paesi europei ottengono il permesso per tre o cinque 

anni. 

- Ancora a proposito del clero, occorre precisare che 

soltanto i sacerdoti e vescovi di rito latino possono essere 

stranieri, gli altri devono essere tutti cittadini turchi. Tale deve 

essere il patriarca ecumenico, eletto dal sinodo di Costantinopoli 

ma con il beneplacito del governatore della città. Ancor più 

significativo il caso della Chiesa siro cattolica il cui corepiscopo 

Yusuf Sag è l'unico ecclesiastico turco di questa Chiesa in 

Turchia. Qualora venisse meno, non vi sarà successore. 

A queste situazione circa i diritti delle minoranze cristiane 

aggiungerei l'atteggiamento ostile di parte della stampa, tesa a 

creare diffidenza nei confronti dei cristiani. Ricordo al riguardo 

l'attenzione data dai giornali a presunti scandali sessuali di 

sacerdoti sia ad Adana che a Samsun. La giustizia ha riconosciuto 

la falsità delle accuse mosse, eppure non s'è data alle sentenze di 

assoluzione la stessa considerazione che alle denunce. 



 18 

Va infine notata l'enfasi che i giornali danno al proselitismo 

cristiano, facendone un fenomeno macroscopico e senza 

distinguere tra le differenti confessioni cristiane o gruppi che solo 

lontanamente si richiamano al cristianesimo. Credo che lo spettro 

del proselitismo sia veicolato più dal bisogno di affermare la 

propria identità trovando un nemico da combattere che non da 

una effettiva paura di una 'cristianizzazione' della Turchia 
 

Dinanzi a questa situazione è facile concludere che la laicità dello 

stato turco e la neutralità rispetto alla religione concepite da Kemal 

Ataturk, siano ancora ben lontane da essere realizzate. I passi da fare 

sono ancora parecchi a cominciare dal riconoscimento della 

personalità giuridica delle Chiese, dalla riconsegna dei beni 

confiscati, dall'eliminazione nella carta d'identità dell'appartenenza 

religiosa, e da un riconoscimento effettivo dei diritti delle minoranze 

religiose e non soltanto cristiane. Si pensi, ad esempio agli aleviti che 

costituiscono il 15/20 % della popolazione turca, pure soggetti a 

misure discriminatorie. 

 

E' da sperare che la situazione si volga al meglio anche perché il 

primo ministro Erdogan si sta muovendo in questa direzione. Ma, 

certo, anch'egli ha da lottare contro il 'secondo stato' o - come è 

chiamato dai media turchi e dagli osservatori locali, - lo 'stato 

profondo', ossia il consiglio di sicurezza nazionale che non ha perso 

nei fatti il suo potere d'intervento, i servizi segreti e l'apparato 

burocratico di tendenze kemalista e nazionalista5. L'orientamento 

verso una maggiore democraticità e una effettiva libertà religiosa mi 

pare comunque inarrestabile e troverà il suo compimento quando si 

diffonderà la convinzione che si può essere un buon cittadino turco 

anche se si è cristiano, alevita, o appartenente ad altra confessione 

che non sia quella sunnita. Insomma, quando in Turchia la laicità 

dello stato, voluta da Ataturk, non rimarrà una pura affermazione di 

principio. Per arrivare a tanto non basta modificare la legislazione 

vigente, ma vanno abbattuti i pregiudizi nei confronti dell'Europa, 

proprio come in Europa vanno abbattuti i pregiudizi nei confronti 

della Turchia. La mia impressione è che ci si conosca troppo poco e 

che da entrambe le parti si nutrano atteggiamenti di paura che 

 
5 Cf O. OEHRING, La situation des Droits de l'homme - la Turquie sur la 

voie de l'Europe . 



 19 

trovano sostegno nella storia passata, dove la religione è stata 'usata' 

e viene usata per rafforzare l'identità etnica e politica. 

 

A questo punto ci si può domandare che cosa può fare un vescovo 

in Turchia? Personalmente ho individuato alcuni significativi ambiti 

di azione. A parte l'impegno di tutelare i diritti delle comunità 

cattoliche, credo che un dialogo con il mondo culturale turco sia un 

fruttuoso campo di lavoro. A questo proposito già da diversi anni, in 

qualità di preside della Pontificia Università Antonianum di Roma, 

ho organizzato dei simposi su San Giovanni e su San Paolo, 

rispettivamente ad Efeso e a Tarso con la presenza di professori 

turchi. Da un paio di anni questi incontri sono svolti in 

collaborazione con l'università Mustafa Kemal di Antiochia 

 

Un altro ambito di lavoro riguarda i rapporti con il mondo 

ortodosso. Particolarmente al sud dove mi trovo, i rapporti tra le 

Chiese vanno oltre la cordialità formale. Tanto per citare un esempio 

ricordo che i cattolici d'Antiochia celebrano quest'anno la pasqua 

assieme agli ortodossi, il primo di maggio. In una realtà complessa 

dove cristiani ortodossi, cattolici, armeni, melchiti, maroniti, caldei e 

siro ortodossi si sposano tra di loro, non ha senso mantenere steccati 

di separazione. A chi m'ha detto che la Chiesa latina deve evitare di 

fare proselitismo tra i non cattolici, ho detto e ripetuto che la nostra 

vuole essere un'opera di supplenza e di aiuto, non di conquista. 

 

C'è inoltre un altro ambito di lavoro che ho individuato nei primi 

mesi della mia permanenza in Turchia e riguarda quelle famiglie 

passate all'Islam nel secolo scorso non per convinzione, ma per 

sfuggire a vessazioni e a discriminazioni. La memoria dell'originaria 

appartenenza cristiana ha fatto sì che alcuni i cui nonni erano 

cristiani, siano divenuti catecumeni e siano stati battezzati. Tenendo 

presente che all'est e al nord della Turchia i criptocristiani sono 

ancora migliaia, sono convinto che il cambiamento sociale e politico 

in atto, per quanto lento, possa produrre un ritorno alla fede dei 

padri. 

 

Complessivamente non sono pessimista nei confronti della 

presenza cristiana in Turchia. Certo occorre aiutare i cristiani locali 

ad uscire dall'anonimato o dall'indifferenza nella quale la situazione 

passata li ha relegati. La mia impressione è che, al presente, i soli 



 20 

vescovi e sacerdoti - quando non sono rassegnati - siano portatori del 

nome cristiano. 

 

Per concludere, sulla base della mia esperienza di questo tempo, 

posso dire che se si ama questo paese e lo si mostra, tante porte si 

spalancano. La diffidenza nasce dal mancato contatto e della paura 

del diverso. Ora, se si eccettuano quelle frange nazionalistiche di cui 

parlavo prima, il popolo turco è ospitale ed ha un forte senso 

dell'amicizia. Me lo hanno confermato l'affabilità con cui sono stato 

accolto e, ultimamente, la morte del Santo Padre con le numerose 

attestazioni di cordoglio giunte da ogni parte e non puramente 

formali. 

 

Papa Giovanni XXIII che da delegato apostolico è vissuto nove 

anni in questo paese, è ancor oggi ricordato come 'amico dei turchi'. 

Io credo che la strada d'una maggiore conoscenza reciproca e quella 

dell'amicizia siano le uniche percorribili, sia per garantire il futuro 

della comunità cristiana in questo paese che per la sua integrazione 

all'interno dell'unione europea. 
 

 

note 
i   Circa i l fa tto che la  stragrande parte  della popolazione fosse legata  

all 'agricoltura come anche il  fat to  che lo  s trato sociale superiore non fosse composto da 

imprenditori,  commercianti  e  banchieri , ma da grandi proprietari  terrier i,  cf G. 
ALFOLDY, Storia  sociale. . .  143-145. 
i i  Con questa si tuazione si  spiega anche il  fat to dei frequenti viaggi che si 

compivano in questo periodo.  

"Ambasciatori e supplicanti si  recavano a Roma dall 'imperatore o dal  senato,  nelle capitali  
delle 

province dal governatore o dalle  assemblee provinciali;  procuratori  e  funzionari 

raggiungevano i 

loro posti;  pellegrini visi tavano i luoghi santi  d 'Asia  Minore e d 'Egitto;  malati e devoti  
d 'Esculapio,  medici,  re tori , sofist i,  art is ti  dionisiaci andavano a vendere di ci ttà  in ci ttà il  

loro 

sapere o la  loro arte;  s tudenti in  cerca di scienza ad Atene, Pergamo, Rodi,  Tarso, 

Antiochia di 
Sir ia , Alessandria;  a tlet i desiderosi di  guadagnare le corone nei  grandi giochi; predicatori  

c inici e 

s toici,  monaci mendicanti di  Cibele,  profeti , indovini e ciarlatani , mercanti  d 'ogni genere, 

archeologi,  semplici  
turis ti , senza dimenticare i  giudei che trovavano quasi  dovunque delle comunità del loro 

sangue,  tutta 

questa gente percorreva le  s trade in  tutte le  direzioni dell 'impero", J.A. FESTUGIERE, I l 

mondo  greco -romano a l tempo d i Gesù  Cris to , ed. SEI, Torino 1955, 10-11. 



 21 

i i i  A conferma basti menzionare il  nome di  pensatori quali Talete,  Anassimandro,  

Anassimene, 

Anassagora,  Eraclito, Senofane, Diogene, Zenone, Leucippo, Democrito , Alessandro di  

Afrodisia , 
Epitteto,  Albino,  originari  di  questa zona. Lo stesso Aristotele,  dopo aver lasciato Atene, 

aprì 

una Scuola ad Assos presso Troade e qui insegnò per tre  anni. Dunque, i più signif icativi  

esponenti  dei  diversi  s is temi fi losofici  vissero ed operarono in Asia Minore.  Se poi ci si  

domandasse perché 

qui e  non in Grecia , considerata  da molti la patr ia  della  'f ilosofia ', la  r isposta dovrà tener 

conto 

che diverse cit tà  greche, in  cerca di nuove terre  e  di prosperi tà  economica, impiantarono  
nell 'antica Asia Minore delle  colonie. Ora, per queste  colonie la lontananza dal suolo 

patrio,  i  più 

frequenti  rapporti con altri  popoli/religioni/culture s ignificò anche una maggiore libertà di  

pensiero,  un confronto con altre  idee e la creazione di  nuove fi losofie.  
i v  Ancora J.A. FESTUGIERE osserva come i "due primi secoli dell 'impero furono  

incontestabilmente il  periodo più felice che abbia conosciuto nel  suo insieme i l mondo 

antico", I l 

mondo  greco -romano.. .  21. 
Sul pluralismo religioso che caratterizzava questo tempo basti ricordare come nella 

piccolissima città di  Dura Europos siano stati  individuati ben 20 luoghi di culto con altar i,  

r il ievi , pi tture,  iscrizioni:  test imonianze di  fervore religioso e di  fedi diverse tra loro,  

eppure coesistenti.  
v  Cf C. ANDRESEN, Die Kirchen .. .  18. 
v i  Si  trat tava, poi,  di un incontro tra  uomini aventi la  s tessa storia,  la stessa 

l ingua,  appartenenti a llo  

s tesso impero. Pertanto la  missione cris tiana aveva i l carattere di  una missione 
'a ll 'in terno '.  Cf H. 

VON SODEN, Die chris tl iche Mìss ion  im Atler tum und  Gegenwart,  in Die a lte Kirche, Ch. 

Kaiser Verlag, Munchen 

1974, 22-23. 
v i i  Al proposito cf  A. HARNACK, Missione e propagazione.. .  421-424. 
v i i i  Cf C. ANDRESEN, Die Kirchen ..  ,  21. 
i x  Sul tema delle lingue nella Chiesa antica,  cf  L. PADOVESE, Introduzione a lla  

teo log ia 
pa tr is t ica , Piemme, Casale M. 1995 (3 ediz.) , 193-206. 
x  Lettera  X 91 
x i  M. FORLIN PATRUCCO, Asia  Minore (voce),  DPAC I, 394. 
xii M. FORLIN PATRUCCO, Asia  Minore (voce),  DPAC I, 394. E ' fuori dubbio che  

proprio la ridotta ellenizzazione in certe zone dell'impero e  il fatto che il greco non 
sia divenuto dovunque la lingua del popolo, ma quella di chi deteneva il potere, 
politico o religioso, ha avuto proprio in questi ambiti diverse conseguenze 
(sviluppo delle sette ; nascita dei nazionalismi, divergenze dottrinali su basi 
linguistiche, ecc.) Al proposito, cf L. PADOVESE, Introduzione.. .  
201-204. 
x i i i A. HARNACK, Missione e  propagazione.. .  473. 
 

 



 22 

 

 
 

Turchia, un tesoro per la fede 

«Dopo la Terra Santa, l'Anatolia è la regione che interessa 

di più il cristianesimo, 

anche se lì oggi di seguaci del Vangelo non ce n'è più». 
 

di Don Divo Barsotti 

("Avvenire", 4/7/’06) 

 

 
 

 

Che cos'è la Turchia per chi la vuol visitare? Una terra col suo 

carattere, la sua geografia, la natura, la storia civile; e poi il 

cristianesimo per noi cristiani. Mi sembra che siano questi i proemi 

fondamentali che dobbiamo tener presenti. 

Oggi i cattolici sono pochissimi in Turchia e tendono ad essere 

sempre meno, perché ai cattolici si rende difficile la vita in modo che 

rimanga soltanto l'elemento turco. Che ci vadano gli stranieri sì, ma 

come turisti, perché portano soldi; non si permette mai che ci restino 

per lavorare e tanto meno per fare proselitismo, e meno ancora per 

continuare ad avere dei centri cristiani. Sussistono tuttora due diocesi 

in Turchia: una è tenuta dal Nunzio apostolico a Istanbul; tutti i 

cattolici a Istanbul saranno 1.000 o 1.500 su una popolazione di due 

milioni e mezzo: è una città grande come Roma. Ci sono però tante 

parrocchie. Perché? Perché la Santa Sede chiede che si resista quanto 

si può, anche se ci sono parrocchie di 10 anime, che ci sia il 

sacerdote e magari due sacerdoti. È una posizione: una volta uscito, 

non rientri più! 

 

http://www.atma-o-jibon.org/italiano4/rit_barsotti1.htm
http://www.atma-o-jibon.org/italiano4/rit_fagioli1.htm


 23 

Io sono stato nella parrocchia italiana di Sant'Antonio, che è al centro 

di Istanbul, in una delle arterie fondamentali della città. La chiesa è 

frequentata, ma non soltanto da cattolici; nelle chiese cattoliche 

frequentano anche i musulmani, forse più che nelle moschee, perché 

nelle moschee ho trovato pochissimi musulmani che pregavano. 

Soltanto nella moschea Bejazid ho trovato 4, 5 uomini che pregavano 

sul serio, in adorazione. Sono stato lì più di mezz'ora: immobili, 

sempre prostrati, ogni tanto si rialzavano, si mettevano in ginocchio, 

si prostravano ancora; insomma pregavano sul serio. Ma poi non ho 

visto altri. Mentre nelle chiese cristiane, continuamente i musulmani 

vengono, perché lì non hanno da fare tante prostrazioni: accendono 

magari la candelina alla Madonna, vanno davanti alla statua, pregano 

un po' a loro modo. I musulmani frequentano molto le chiese 

cristiane, specialmente poi la casa della Madonna, e la Madonna fa 

anche molti miracoli ai musulmani. Me lo diceva anche fratel 

Giuseppe dei Piccoli Fratelli. Però lo Stato turco vorrebbe portar 

fuori anche la casa della Madonna. 

La quale si trova a Efeso a 600 metri, forse anche più, alta sul mare; 

che è a diversi chilometri ma si vede. Tutto chiuso: "hortus 

conclusus"; intorno ci sono le montagne verdi di alberi. Dov'è la casa 

della Madonna si apre sui monti un'apertura sul mare e si vede l'isola 

di Samo. È uno dei luoghi più santi che abbia riscontrato. Sarà vero, 

non sarà vero che quella è la casa della Madonna? Ci sono delle 

probabilità. Che la Madonna poi sia stata a Efeso e sia morta a Efeso 

è quasi storicamente sicuro. Che sia quella la casa, ci sono molte 

probabilità. Comunque una cosa è certa: che il luogo è bellissimo, è 

uno dei luoghi che religiosamente ispirano, sia perché è un luogo 

aperto sul mare, sia perché non c'è nessuna ostentazione. 

C'era soltanto la casa nascosta nel verde dove stavo insieme a due 

sacerdoti. Un'altra casetta per due suore, che hanno la cura del 

santuario, un piccolo ristorantuccio e la gendarmeria, e poi questa 

casetta della Madonna che è molto più piccola di questa stanza, in 

questo scenario verde, bellissimo. 

 

Sul piano dunque della natura è un bellissimo spettacolo. Ma 

l'Anatolia e la Turchia sono più importanti sul piano archeologico, 

sul piano storico. Tutti i popoli sono passati di là. Non è nulla l'Italia 

e non è nulla la Grecia, perché sia per quanto riguarda l'arte romana 

sia per quanto riguarda l'arte greca, le cose più grandi sono in 

Turchia. Pompei stessa non è nulla in paragone a Efeso, perché 

Pompei è sì più grande ma perché per adesso hanno scavato soltanto 



 24 

la parte centrale di Efeso. Fra trenta o quarant'anni sarà uno 

spettacolo enorme. Pompei infatti era una piccola città termale, dove 

andavano i romani in villa, Efeso era una metropoli. E sono 4.000 le 

città antiche che si trovano in Anatolia: da Troia a Efeso, dalle città 

ittite alle città cananee, dalle greche alle romane. 

A Efeso ho visto, nella città antica, il luogo dove avvenne la 

sommossa contro Paolo. Vi ricordate Demetrio, l'orefice che faceva 

le statuine di Artemide? Questo qui converte tutti, dice: «E se si 

convertono tutti chi prenderà le nostre statue? Allora il nostro 

guadagno può andare a farsi friggere, questo ci mette alla fame!». 

Allora tutto il popolo insorse contro Paolo e il proconsole riuscì a 

salvarlo dal linciaggio e lo misero in carcere. Si vede ancora il 

carcere che è un torrione delle mura di Lisimaco, che circondavano 

tutta la città, attraverso i monti. 100 chilometri si conservano ancora 

di queste mura, in rovina naturalmente. 

 

Per l'aspetto cristiano, dopo la Terra Santa, la Turchia è la terra che 

interessa di più, anche se oggi di cristianesimo non ce n'è più. Perché 

lì il cristianesimo, se non è nato, si è sviluppato; appena nato si è 

trapiantato subito in quella che oggi è la Turchia. Antiochia, dove per 

la prima volta i discepoli di Gesù furono chiamati cristiani, è in 

Turchia. Vi dirò che ad Antiochia c'è la prima chiesa cristiana, che è 

la grotta dove anche Paolo e Barnaba ebbero imposte le mani da 

parte dei discepoli. C'è la grotta dove, secondo la tradizione, si 

riunivano i cristiani, perciò anche san Pietro e i primi discepoli. 

Mentre in Terra Santa non c'è nulla ormai dei primi tempi cristiani e 

rimangono molto incerti anche i reperti; poi sono stati trasformati i 

luoghi degli avvenimenti propri del cristianesimo. In Turchia invece 

questi luoghi si possono ritrovare facilmente perché sono legati di 

più, come gli Atti degli Apostoli, a resti che hanno importanza anche 

per l'aspetto artistico e civile. 

Per quanto riguarda il cristianesimo, la Turchia è importantissima 

perché tutta la storia primitiva della Chiesa si è svolta lì: Antiochia di 

Pisidia, le Chiese dell'Apocalisse, Tiatira, Laodicea e le altre, sono 

tutte lì. Lì sono nati i primi santi cristiani: Policarpo, Ignazio, Ireneo, 

Policrate, e lì sono morti. A Smirne è stato martirizzato san 

Policarpo. Ma non soltanto i primi secoli cristiani, tutto il 

cristianesimo è lì perché i più grandi dottori della Chiesa orientale 

sono nati lì, sia della scuola antiochena sia della scuola cappadoce: 

san Basilio, san Gregorio di Nissa, san Gregorio Nazianzeno, san 

Cesario, santa Macrina, sono lì, tutti della Cappadocia. E ad 



 25 

Antiochia, san Giovanni Crisostomo, san Teodoro di Mopsuestia, 

Teodoreto: tutti lì. 

 

Dentro l'Efeso antica, vi sono ancora i ruderi della chiesa dove è stata 

proclamata la maternità di Maria, durante il concilio di Efeso. E c'è 

quella che è stata la prima strada illuminata di notte in tutto il mondo. 

Sopra le colonne c'erano delle lampade a olio, dalla basilica fino al 

teatro grande, e tutti i vescovi furono portati dal popolo di Efeso 

osannante alla Madonna con le torce accese e nel teatro si fece una 

grande festa alla Madonna. Sopra, nella Efeso bizantina, c'è la chiesa 

di San Giovanni l'apostolo; c'è ancora il corpo di san Giovanni lì, 

sotto le rovine del presbiterio. Non c'è più l'altare, ma sotto le rovine 

del presbiterio ci sono le scale che portano giù proprio al sarcofago. 

Ho visitato poi la prima chiesa dedicata alla Madonna in tutto il 

mondo. Ecco: una delle prove che la Madonna sia stata ad Efeso e vi 

sia morta, è il fatto che la prima Chiesa intitolata a lei sia proprio lì. 

Perché nell'antichità si poteva dedicare a un santo una chiesa solo se 

c'era il corpo, o se il santo era morto lì. 

 

 

 
 

I viaggi missionari di San Paolo  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 26 

 
 

Istanbul  
 

Istanbul è il capoluogo della provincia 

omonima. Con una popolazione di 

12.573.836 abitanti è il principale centro 

industriale e culturale del paese; il centro 

municipale (città propria) più popolosa in 

Europa (la terza nel mondo), e la 

seconda zona metropolitana più popolosa 

in Europa, dopo Mosca (la nona nel 

mondo). 

 

Istanbul (Costantinopoli, l'antica Bisanzio) fu la città capitale 

dell'Impero Romano (330-395), dell'Impero Romano d'Oriente 

(Impero Bizantino) (395-1204 e 1261-1453), dell'Impero 

Latino (1204-1261) e dell'Impero Ottomano (1453-1922). Istanbul è 

stata anche dichiarata una delle capitali europee della cultura per il 

2010. Sin dal 1985, i quartieri storici di Istanbul fanno parte della 

lista UNESCO  dei patrimoni dell'umanità. 

 

Storia  

 
Visione generale  

La sua ricchissima storia, che la vede alle origini città greca dal 

nome di Bisanzio poi capitale dell'Impero Romano d'Oriente col 

nome di Costantinopoli (latino, Constantinopolis) e infine capitale 

dell'Impero Ottomano con il nome turco di İstanbul, ha lasciato 

notevoli testimonianze archeologiche e architettoniche che la 

rendono anche un centro turistico di rilevanza mondiale. 

 

Origine e varianti del nome (Bisanzio, Costantinopoli, Istanbul)  

Secondo un aneddoto il nome attuale deriva da una circostanza 

curiosa: quando i turchi alla conquista dell'Anatolia chiedevano ai 

greci dove fosse "la città" ricevevano come risposta, senza capirne il 

significato Isten polis, cioè "quella è la città", che finì per diventare il 

nome equivocato di Costantinopoli. Più probabilmente deriva da 

un'enfatizzazione della parola "città" per indicarla come la "città" per 

antonomasia, in analogia con la parola Urbe (o -in latino- "Urbs") 

 

 

Istanbul 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/Capoluogo
http://it.wikipedia.org/wiki/Popolazione
http://it.wikipedia.org/wiki/Citt%C3%A0
http://it.wikipedia.org/wiki/Citt%C3%A0
http://it.wikipedia.org/wiki/Aree_urbane_pi%C3%B9_popolose_dell%27Unione_europea
http://it.wikipedia.org/wiki/Mosca_(citt%C3%A0)
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Latino
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Latino
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Ottomano
http://it.wikipedia.org/wiki/Capitale_europea_della_cultura
http://it.wikipedia.org/wiki/Organizzazione_delle_Nazioni_Unite_per_l%27Educazione,_la_Scienza_e_la_Cultura
http://it.wikipedia.org/wiki/Patrimonio_dell%27umanit%C3%A0
http://it.wikipedia.org/wiki/Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Ottomano
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_Turkey_Provinces_locator.gif


 27 

con cui si indica Roma. Il nome Istanbul le venne dato ufficialmente 

solo attorno al 1930. 

Il nome dell'odierna Istanbul comunque riflette, nel corso dei secoli, 

il succedersi delle civiltà che ne hanno segnato la storia. Fondata dai 

coloni greci di Megara, nel 667 a.C., viene chiamata originariamente 

Βυζάντιον (Byzántion) in onore del loro re Byzantas. Sarà 

dunque Byzantium in latino e successivamente Bisanzio in italiano. 

Il nome greco di Κωνσταντινούπολις (Konstantinoupolis), da cui il 

latino Constantinopolis e l'italiano Costantinopoli, significa "Città di 

Costantino". Tale nome le fu dato in onore dell'imperatore 

romano Costantino I quando la città divenne capitale dell'impero 

romano, l'11 maggio dell'anno 330.  

Costantino la ribattezzò Nova Roma, ma questa denominazione non 

entrò mai nell'uso comune, sebbene ancora oggi la denominazione 

ufficiale secondo la Chiesa ortodossa e il Patriarcato Ecumenico sia 

"Costantinopoli Nuova Roma". Costantinopoli divenne 

successivamente la capitale dell'Impero Bizantino fino a quando, 

nel 1453, venne espugnata dai Turchi Ottomani. 

 

 
Veduta panoramica del Corno d'Oro dalla Torre di Galata, edificato dai genovesi nel 1348 

 

 

Geografia  

L'attuale area urbana si estende su entrambe le sponde del Bosforo, 

lo stretto che divide l'Europa dall'Asia e unisce il Mar Nero al Mar di 

Marmara, e sul Mar di Marmara stesso. Il "Corno d'oro" è il nome 

del porto naturale su cui si affaccia il centro storico, sulla riva 

europea del Bosforo. 

La città si trova sulla faglia sismica dell'Anatolia settentrionale. 

Recenti studi [2], prendendo in esame una serie di terremoti iniziata 

nel 1939 e proseguita nei successivi decenni, ritengono probabile che 

un evento sismico di notevoli proporzioni possa colpire Istanbul in 

un prossimo futuro. 

 

 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/1930
http://it.wikipedia.org/wiki/Megara_(citt%C3%A0)
http://it.wikipedia.org/wiki/667_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_latina
http://it.wikipedia.org/wiki/Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_italiana
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/11_maggio
http://it.wikipedia.org/wiki/330
http://it.wikipedia.org/wiki/Roma
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/1453
http://it.wikipedia.org/wiki/Caduta_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchi_Ottomani
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Golden_Horn_Panorama_Istanbul.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Corno_d%27Oro
http://it.wikipedia.org/wiki/Torre_di_Galata
http://it.wikipedia.org/wiki/Bosforo
http://it.wikipedia.org/wiki/Europa
http://it.wikipedia.org/wiki/Asia
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Nero
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_di_Marmara
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_di_Marmara
http://it.wikipedia.org/wiki/Bosforo
http://it.wikipedia.org/wiki/Faglia
http://web.mit.edu/newsoffice/1999/quake-0925.html
http://it.wikipedia.org/wiki/Terremoto
http://it.wikipedia.org/wiki/1939


 28 

Storia  

 

La Bisanzio greco-romana  

La fondazione di Bisanzio, da parte dei coloni greci di Megara, risale 

al 667 a.C. Grazie alla posizione di controllo sul Bosforo, la città si 

sviluppò in breve tempo tanto da diventare oggetto di contesa 

durante le guerre del Peloponneso. 

Dopo essersi schierata con Pescennio Nigro contro il 

vittorioso Settimio Severo, la città fu assediata e largamente distrutta 

fra il 193 e il 195. Nel 196 Bisanzio entrò a far parte dell'impero 

romano e fu ricostruita dallo stesso Settimio Severo, divenuto 

Imperatore, riottenendo rapidamente la sua precedente prosperità. 

 

La Costantinopoli romano-bizantina  

La posizione strategica di Bisanzio attrasse anche 

l'imperatore Costantino I che, l'11 maggio 330, la rifondò come 

"Nova Roma" (ma presto prese invece il nome di Costantinopoli), 

secondo la leggenda dopo un sogno profetico nel quale gli veniva 

indicato il posto dove stabilire la città. Costantino costruì un numero 

impressionante di palazzi, chiese, luoghi di divertimento, tra cui il 

famoso circo dove si svolgevano anche cerimonie e che vedrà 

sommosse e assemblee popolari. La città continuò a crescere anche 

dopo Costantino, nell'arco di un secolo furono costruite nuove mura 

che quasi raddoppiarono la superficie della città. 

 

Dopo la caduta dell'Impero romano d'Occidente, la posizione 

strategica di Costantinopoli avrebbe continuato a giocare un ruolo 

importante come punto di passaggio fra due continenti 

(Europa e Asia), e successivamente un polo d'attrazione per 

l'Africa ed altri paesi dal punto di vista commerciale, culturale e 

diplomatico. Costantinopoli controllò per lungo tempo le rotte fra 

Asia ed Europa, così come il passaggio dal Mar Mediterraneo al Mar 

Nero. 

A Costantinopoli nasce ciò che è considerato il fondamento del 

diritto romano, il Corpus Iuris Civilis, voluto da Giustiniano tra 

il 528 e il 565. 

Durante il medioevo, Costantinopoli fu la più grande e ricca città 

d'Europa: si pensa che nel X secolo potesse avere fino a un milione 

di abitanti. La maggior basilica costantiniana, Hagia Sophia (Divina 

Sapienza), monumento di estrema rilevanza architettonica dedicato 

http://it.wikipedia.org/wiki/Greci
http://it.wikipedia.org/wiki/Megara_(citt%C3%A0)
http://it.wikipedia.org/wiki/667_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Bosforo
http://it.wikipedia.org/wiki/Guerra_del_Peloponneso
http://it.wikipedia.org/wiki/Pescennio_Nigro
http://it.wikipedia.org/wiki/Settimio_Severo
http://it.wikipedia.org/wiki/193
http://it.wikipedia.org/wiki/195
http://it.wikipedia.org/wiki/196
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Settimio_Severo
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_I
http://it.wikipedia.org/wiki/11_maggio
http://it.wikipedia.org/wiki/330
http://it.wikipedia.org/wiki/Europa
http://it.wikipedia.org/wiki/Asia
http://it.wikipedia.org/wiki/Africa
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Mediterraneo
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Nero
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Nero
http://it.wikipedia.org/wiki/Corpus_Iuris_Civilis
http://it.wikipedia.org/wiki/Giustiniano
http://it.wikipedia.org/wiki/528
http://it.wikipedia.org/wiki/565
http://it.wikipedia.org/wiki/Europa
http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia
http://it.wikipedia.org/wiki/Architettura


 29 

alla Divina Sapienza, da sempre centro religioso della città, diventa il 

centro della cristianità greco-ortodossa. Nonostante le aspre lotte 

interne per il potere e la scarsa autorità individuale dell'imperatore, 

l'oligarchia bizantina mantenne una stabile struttura politica durante i 

quasi mille anni dell'impero. 

 

Dotata di un notevole impianto di fortificazioni, la città rimase per 

secoli inespugnata, fino al 1204, quando venne saccheggiata dagli 

eserciti della quarta crociata che instaurò per circa un secolo 

"L' impero latino". Per Costantinopoli era iniziato il suo declino. 

Il 29 maggio 1453, la città cadde in mano ai Turchi ottomani guidati 

da Maometto II il Conquistatore ( Fatih ), che ne fece la capitale 

dell'Impero Ottomano. La caduta di Costantinopoli, e quindi la fine 

dell'Impero Romano d'Oriente, è indicata talvolta come l'evento che 

convenzionalmente chiude il medioevo e inizia l'evo moderno. 

 

 

L'Istanbul ottomana e turca  

 
Ponte del Bosforo (1973) 

 

Sotto i sultani ottomani, Costantinopoli ritrovò un nuovo periodo di 

splendore, diventando sede de facto del califfato nel 1517, ma 

mantenendo la sede del Patriarcato Greco-Ortodosso (nonostante la 

forzata conversione della Basilica di Santa Sofia in moschea) e in 

generale il carattere cosmopolita che la caratterizzò nei secoli 

precedenti. Il XVI secolo segnò l'apice del potere ottomano. A 

questo secolo risale la costruzione delle più importanti moschee della 

città: Beyazit, Suleymaniye (la più grande moschea di Istanbul), 

Sultan Ahmet e Fatih. 

 

L'impero ottomano, sconfitto durante la prima guerra mondiale, finì 

ufficialmente il 1° novembre 1922. Quando nel1923 fu fondata la 

Repubblica di Turchia, la capitale venne spostata da Istanbul 

ad Ankara. In un primo tempo trascurata in favore della nuova 

capitale, Istanbul passò attraverso un periodo di 

http://it.wikipedia.org/wiki/1204
http://it.wikipedia.org/wiki/Quarta_crociata
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_latino
http://it.wikipedia.org/wiki/29_maggio
http://it.wikipedia.org/wiki/1453
http://it.wikipedia.org/wiki/Maometto_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Ottomano
http://it.wikipedia.org/wiki/Caduta_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano_d%27Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Medioevo
http://it.wikipedia.org/wiki/Et%C3%A0_moderna
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Bosphorus_Bridge_Night.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Sultani
http://it.wikipedia.org/wiki/Ottomani
http://it.wikipedia.org/wiki/Califfo
http://it.wikipedia.org/wiki/1517
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia
http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea
http://it.wikipedia.org/wiki/Prima_guerra_mondiale
http://it.wikipedia.org/wiki/1%C2%B0_novembre
http://it.wikipedia.org/wiki/1922
http://it.wikipedia.org/wiki/1923
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchia
http://it.wikipedia.org/wiki/Ankara


 30 

grande trasformazione negli anni '50 e '60. Prima degli anni '60, in 

particolare, il governo di Adnan Menderes perseguì lo sviluppo 

economico del paese attraverso la costruzione di nuove strade e 

industrie. Anche nel centro storico, moderne pavimentazioni stradali 

rimpiazzarono l'acciottolato e una larga parte dei quartieri vecchi 

venne demolita. 

Durante gli anni '70, la popolazione di Istanbul subì una rapida 

crescita in seguito alla forte immigrazione dall'Anatolia. Nuovi 

quartieri e zone industriali sorsero alla periferia della città e molti dei 

villaggi limitrofi vennero incorporati alla grande area metropolitana. 

Istanbul è tuttora sede del Patriarcato di Costantinopoli, una delle 

antiche sedi apostoliche. 

 

Anni recenti  

In anni recenti la città è stata tristemente soggetto di diversi attacchi 

terroristici, come il massacro di piazza Taksim avvenuto nel 1977, e 

gli attacchi del 1999, del 2003 e del 2008, per un totale di più di 120 

vittime e 1000 feriti. Nell'estate del 2008 si è verificata inoltre una 

sparatoria fuori dal consolato degli Stati Uniti, con il seguente 

rapimento di tre turisti tedeschi.  

 

 
Ponte del Bosforo e lo skyline della parte europea di Istanbul, veduta dalla Collina di Çamlıca 

nella parte anatolica 

 

Religioni  

 

La città di Istanbul è abitata da diverse comunità religiose. La 

religione con più fedeli è l'Islam. Le minoranze includono: i greco - 

ortodossi, gli armeno - cattolici, i cattolici - levantini e gli ebrei 

sefarditi. Secondo un censimento del 2000, a Istanbul sono attive: 

2691 moschee, 123 chiese, 26 sinagoghe, 109 cimiteri islamici e 57 

non islamici. Alcuni distretti presentano un notevole concentramento 

di questi gruppi; Kumpaki è abitato da molti armeni, il 

distretto Balat ha una notevole popolazione ebraica, a Fener vi sono 

http://it.wikipedia.org/wiki/Pogrom_d%27Istanbul
http://it.wikipedia.org/wiki/1950
http://it.wikipedia.org/wiki/1960
http://it.wikipedia.org/wiki/Adnan_Menderes
http://it.wikipedia.org/wiki/1970
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Sedi_apostoliche
http://it.wikipedia.org/wiki/1977
http://it.wikipedia.org/wiki/1999
http://it.wikipedia.org/wiki/2003
http://it.wikipedia.org/wiki/2008
http://it.wikipedia.org/wiki/2008
http://it.wikipedia.org/wiki/USA
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbulpanoramicview.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Islam
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_greco-ortodossa
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_greco-ortodossa
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_armeno-cattolica
http://it.wikipedia.org/wiki/Levantini
http://it.wikipedia.org/wiki/Sefarditi
http://it.wikipedia.org/wiki/Sefarditi
http://it.wikipedia.org/wiki/2000
http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa
http://it.wikipedia.org/wiki/Sinagoghe
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Kumpaki&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Balat&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Fener


 31 

molti greci e alcuni quartieri nel Nisantasi e nel 

distretto Beyoglu hanno molti abitanti levantini. In alcuni quartieri, 

come nel Kuzguncuk, una chiesa armena è posta di fianco ad una 

sinagoga e dall'altra parte della strada una chiesa Greco - ortodossa è 

di fianco ad una moschea. 

La sede del patriarcato di Costantinopoli, il leader spirituale dei 

greco - ortodossi, è localizzato nel distretto di Fener (Phanar). 

Istanbul è anche sede degli arcivescovadi della comunità Turco-

Ortodossa e di quella armena e del Gran Rabbinato di Turchia. 

Numerosi posti riflettono il passaggio di antiche comunità, in 

particolare: Arnavutköy(vilaggio albanese), Polonezköy (villaggio 

polacco) e Yenibosna (Nuova Bosnia). 

 

Musulmani  

I musulmani sono il più grande gruppo religioso di Istanbul. In 

questa comunità i sunniti sono la maggioranza mentre un parte 

sono alevitici. Nel2007 a Istanbul erano attive ben 2944 moschee. 

Istanbul era anche la sede del Califfato Islamico tra il 1517 e il 1924, 

fino a quando il califfato venne sciolto e i poteri passati al 

parlamento turco. Il 2 settembre 1924 i Tekke ed i Tarikat furono 

banditi e le loro attività dichiarate incompatibili con la laicità della 

nuova repubblica di Turchia; in particolare con l'educazione laica e 

con il controllo laico dello stato sugli affari religiosi attraverso la 

Direzione degli Affari Religiosi. Molti fedeli del sufismo e di altre 

forme di Islam mistico praticarono clandestinamente la loro 

religione,  reclutando ancora molti fedeli. Per superare questi divieti, 

che esistono ancora, i praticanti si presentano come "associazioni 

culturali". 

 
Cristiani  

La città è stata la sede del patriarcato ecumenico fin dal IV secolo 

d.C., e continua ad essere la sede di altre chiese ortodosse come 

la Chiesa Turco-Ortodossa e il Patriarcato Armeno. Istanbul fu anche 

la sede della Chiesa Ortodossa Bulgara prima che venisse 

riconosciuta dalle altre chiese ortodosse. 

La vita dei cristiani, soprattutto quella dei greci e degli armeni, 

cambiò in maniera molto significativa seguendo gli sviluppi della 

guerra che scoppiò tra loro e i turchi nel 1820 e che continuò per un 

secolo. Il conflitto raggiunse il culmine tra il 1912 e il 1922; durante 

le guerre balcaniche, la prima guerra mondiale e la Guerra 

http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Nisantasi&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Beyoglu&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Kuzguncuk&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Fener
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Chiesa_Turco_Otodossa&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Chiesa_Turco_Otodossa&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Gran_Rabbinato_di_Turchia&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Arnavutk%C3%B6y&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Polonezk%C3%B6y&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Yenibosna&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Sunniti
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Alevitici&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/2007
http://it.wikipedia.org/wiki/Califfato
http://it.wikipedia.org/wiki/1517
http://it.wikipedia.org/wiki/1924
http://it.wikipedia.org/wiki/2_settembre
http://it.wikipedia.org/wiki/1924
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Tekke&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Tarikat&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Sufismo
http://it.wikipedia.org/wiki/Islam
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarca_ecumenico_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=IV_secolo_d.c&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=IV_secolo_d.c&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Chiesa_Turco-Ortodossa&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Patriarcato_Armeno&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_Ortodossa_Bulgara
http://it.wikipedia.org/wiki/Greci
http://it.wikipedia.org/wiki/Armeni
http://it.wikipedia.org/wiki/1820
http://it.wikipedia.org/wiki/1912
http://it.wikipedia.org/wiki/1922
http://it.wikipedia.org/wiki/Guerre_balcaniche
http://it.wikipedia.org/wiki/Prima_guerra_mondiale
http://it.wikipedia.org/wiki/Guerra_d%27indipendenza_turca


 32 

d'indipendenza turca. Le comunità greche della città furono esentate 

dallo scambio di popolazioni tra Grecia e Turchia del 1923. Furono 

comunque approvate una serie di restrizioni e di tasse speciali 

durante la seconda guerra mondiale e il Pogrom d'Istanbul causò la 

morte di 15 greci e l'incriminazione per altri 32; questo fece 

aumentare notevolmente l'emigrazione da Istanbul per la Grecia. 

Nel 1964 tutti i greci senza cittadinanza turca (circa 12.000) furono 

deportati. Oggi le minoranze greche e armene vivono a Istanbul o nei 

suoi dintorni. Oggi i turchi armeni che vivono a Istanbul sono circa 

45.000 (senza includere i 40.000 lavoratori armeni che arrivarono 

dall'Armenia dopo il 1991 e lavorano e vivono a Istanbul). La 

comunità greca, che contava 150.000 persone nel 1924, si attesta sui 

4000 cittadini. Vi sono anche 60.000 greci che vivono in Grecia ma 

che continuano a mantenere la cittadinanza turca. I rapporti tra turchi 

e armeni non rimangono comunque facili, soprattutto perché il 

governo turco non riconosce il genocidio degli armeni. Insieme ai 

cattolici levantini, che sono i discendenti degli europei (genovesi 

veneziani e francesi) che stabilirono degli avamposti a Istanbul 

durante il periodo bizantino e ottomano, esiste un piccolo numero 

di tedeschi del bosforo e di polacchi. 

 

Ebrei  

Gli ebrei sefarditi hanno vissuto nella città per oltre 500 anni. Essi 

lasciarono la penisola iberica durante l'inquisizione 

spagnola del 1492, quando dopo la caduta del Regno moresco di 

Andalusia furono costretti a convertirsi al cristianesimo oppure 

morire. Il sultano ottomano Bayezid II(1481 - 1512) inviò una flotta 

di notevole dimensioni comandata da Kemal Reis con l'ordine di 

salvare gli ebrei sefarditi. Più di 200.000 ebrei si diressero prima 

verso Tangeri, l'Algeria, Genova e Marsiglia per poi proseguire 

verso Salonicco e infine ad Istanbul. Il sultano diede la possibilità di 

rifugiarsi nell'impero ottomano a più di 93.000 ebrei spagnoli. 

Un'altra grande ondata di ebrei arrivò dal sud Italia. La Sicilia era 

sotto diretto controllo spagnolo e gli ebrei che vivevano in quella 

regione furono sottoposti alle stesse leggi della Spagna venendo 

cacciati nel 1492. Negli anni successivi gli ebrei vennero espulsi da 

tutto il meridione italiano e molti di questi si diressero a Istanbul. 

La sinagoga italiana di Galata è frequentata dai discendenti di questi 

ebrei italiani. Vennero fondate delle sinagoghe che riportavano i 

nomi delle zone o delle città da cui gli ebrei italiani vennero cacciati, 

http://it.wikipedia.org/wiki/Guerra_d%27indipendenza_turca
http://it.wikipedia.org/wiki/Scambio_di_popolazioni_tra_Grecia_e_Turchia
http://it.wikipedia.org/wiki/1923
http://it.wikipedia.org/wiki/Pogrom_d%27Istanbul
http://it.wikipedia.org/wiki/Grecia
http://it.wikipedia.org/wiki/1964
http://it.wikipedia.org/wiki/Armenia
http://it.wikipedia.org/wiki/1991
http://it.wikipedia.org/wiki/1924
http://it.wikipedia.org/wiki/Grecia
http://it.wikipedia.org/wiki/Genocidio_armeno
http://it.wikipedia.org/wiki/Levantini
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Tedeschi_del_bosforo&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Polonia
http://it.wikipedia.org/wiki/Sefarditi
http://it.wikipedia.org/wiki/Penisola_iberica
http://it.wikipedia.org/wiki/Inquisizione_spagnola
http://it.wikipedia.org/wiki/Inquisizione_spagnola
http://it.wikipedia.org/wiki/1492
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Regno_moresco_di_Andalusia&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Regno_moresco_di_Andalusia&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Bayezid_II
http://it.wikipedia.org/wiki/1481
http://it.wikipedia.org/wiki/1512
http://it.wikipedia.org/wiki/Kemal_Reis
http://it.wikipedia.org/wiki/Tangeri
http://it.wikipedia.org/wiki/Algeria
http://it.wikipedia.org/wiki/Genova
http://it.wikipedia.org/wiki/Marsiglia
http://it.wikipedia.org/wiki/Salonicco
http://it.wikipedia.org/wiki/Sud_Italia
http://it.wikipedia.org/wiki/Sicilia
http://it.wikipedia.org/wiki/Spagna
http://it.wikipedia.org/wiki/1492
http://it.wikipedia.org/wiki/Sinagoga_Italiana_(Istanbul)
http://it.wikipedia.org/wiki/Galata


 33 

come Sicilia, Calabria, Otranto. Più di 20.000 ebrei sefarditi vivono 

ancora a Istanbul, 20 sinagoghe sono attive, di queste la più 

importante è la Neve Shalom inaugurata nel 1951 nel 

quartiere Beyoğlu. Il Gran Rabbino Turco di Istanbul (adesso Ishak 

Haleva) dirige gli affari della comunità. Gli ebrei sefarditi e quelli 

italiani contribuirono molto ad aumentare la potenza dell'impero 

ottomano, introducendo nuove idee, tecniche e attività. La 

prima stampante Gutenberg fu introdotta dagli ebrei sefarditi 

nel 1493 che dimostrarono eccellenti qualità nella medicina, nel 

commercio e nelle attività bancarie. Accanto agli ebrei sefarditi 

esiste anche una comunità più piccola di Ashkenaziti che vivono in 

città dal 19 secolo. Istanbul accolse anche gli ebrei ashkenaziti del 

centro ed est europeo perseguitati dai nazisti durante gli anni 30 e 40 

del 900. 

 

Cucina  
Famoso in tutto il mondo è il Lokum, pasticcino creato a 

Istanbul a fine 1700. 
 

 

 

 

 
 

RELIGIONI, CONFESSIONI CRISTIANE 

E SCUOLE A ISTANBUL 

 

Chiesa Latino Cattolica  
 

Gli anni sotto l'influenza siriaca 

I Carmelitani Scalzi arrivarono ad Alessandretta (Iskenderun) nel 

1858 ed iniziarono la costruzione della chiesa consacrata con il nome 

di Chiesa dell'Annunciazione. Dopo un disastroso incendio la chiesa 

fu completamente restaurata (1888-1901) e riaperta di nuovo al 

culto.  

Per oltre 40 anni, dal 1871, vi fu parroco il P. Paolo Pergantino della 

Provincia Religiosa Toscana: fu lui ad adoperarsi alla costruzione del 

la chiesa. Le attività della Missione consistevano in una vita 

parrocchiale con scuola, tipografia, ospedale, dispensario, organismi 

civili e sportivi. 

http://it.wikipedia.org/wiki/Sefarditi
http://it.wikipedia.org/wiki/Sinagoghe
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Sinagoga_Neve_Shalom&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/1951
http://it.wikipedia.org/wiki/Beyo%C4%9Flu
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Gran_Rabbino_Turco&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Ishak_Haleva&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Ishak_Haleva&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Stampa_a_caratteri_mobili
http://it.wikipedia.org/wiki/1493
http://it.wikipedia.org/wiki/Ashkenaziti
http://it.wikipedia.org/wiki/Nazisti
http://it.wikipedia.org/wiki/Lokum


 34 

Nel periodo che va dal 1858 al 1914 i Padri si meritano la medaglia 

d'argento e d'oro dal Governo italiano. Generazioni di musulmani 

hanno gradito il lavoro religioso, assistenziale e gli sforzi di 

promozione umana e culturale del Carmelitani. P. Paolo Pergantino 

fu tenuto in grande stima da tutta la popolazione di Alessandretta, 

operò un bene immenso a pro delle anime ed incoraggiato ed aiutato 

dal venerando Prefetto Apostolico di quel tempo, P. Emanuele della 

Croce, poté costruire una vasta chiesa che è una delle più belle della 

Siria.  

In Alessandretta, annesso alla chiesa, sorse anche un conventino per 

abitazione dei Padri, più tardi scuole maschili dirette dai nostri Padri 

e due scuole femminili dirette la prima dalle Suore di S. Giuseppe 

dell'Apparizione, la seconda dalle Suore Carmelitane di Campi 

Bisenzio.  

Iskenderun in quegli anni era sotto il protettorato francese per poi 

passare nel 1911 sotto quello italiano, dal 1920 al 1938 di nuovo 

sotto quello francese cercando di essere rivendicata dalla Siria. Alla 

fine passò alla Repubblica Turca così come è ancora oggi.  

La chiesa situata, nel quartiere cattolico, negli anni '30 non era più 

frequentata dai cattolici francesi. Essi pensavano che i preti di questa 

parrocchia italiana facessero militanza fascista. Cosa che loro non 

apprezzavano affatto. Allora, la domenica questi assistevano alla 

Messa che veniva celebrata nella cappella dei Fratelli delle Scuole 

Cristiane. Un sacerdote della parrocchia italiana, il Padre Allard, 

celebrava questa Messa. La sua voce cavernosa è rimasta celebre 

negli annali della città. 

 

Sotto la repubblica Turca 

Con l'annessione di Iskenderun alla Turchia, nel 1939, iniziò a 

cambiare la situazione politico-religiosa di questa missione. 

Seguendo le disposizioni del Vicario-Delegato Apostolico, Mons. 

Angelo Giuseppe Roncalli, i carmelitani rimasero lì, affrontando 

molti sacrifici. Godettero sempre dell'apprezzamento della 

popolazione. Tuttavia il cambiamento politico originò l'emigrazione 

dei cristiani per cui venne meno l'attività, soprattutto scolastica, 

svolta dai religiosi e religiose. Intanto nella parrocchia affluivano 

vari cristiani di altri riti o di altre chiese rimasti sprovvisti di un'altra 

assistenza spirituale. 

Alla diminuzione dei cattolici in quella regione si è aggiunta la 

scarsità di vocazioni. La presenza carmelitana a Iskenderun venne 



 35 

ridotta al minimo. Questa situazione mosse il Consiglio Provinciale a 

porre il futuro della Missione nelle mani del Definitorio Generale. 

Dietro proposta del P. Generale la parrocchia venne lasciata ai Padri 

Cappuccini della Provincia di Parma, che hanno una consistente 

presenza in Turchia e si sono mostrati disposti a farsene carico. La 

Congregazione delle Chiese Orientali ha dato, da parte sua, il 

consenso a questo passaggio.  

 

Nel 1984 quindi i carmelitani lasciarono la chiesa ai cappuccini. 

Nel 1999 lasciarono l'amministrazione del complesso al Vescovo 

dell'Anatolia per farvenese la sua nuova residenza e Cattedrale. Dopo 

circa un secolo la chiesa è stata nuovamente restaurata da Mons. 

Luigi Padovese, Vicario Apostolico dell'Anatolia, per poter essere 

consacrata e usata come propria cattedrale (17 aprile 2005). 

 

Chiesa Armena Gregoriana (Karasun Manuk) 

Situata nel centro della città, è stata restaurata di recente. Una 

Fondazione tutela i suoi beni. 

 

Chiesa Greco Ortodossa  

Situata in centro città, una Fondazione tutela i suoi beni. Prima 

dell’annessione alla Turchia il suo quartiere era abitato 

essenzialmente da Greci Ortodossi. 

 

Chiesa Greco Melchita Cattolica 
Essa è situata in un quartiere che era abitato quasi esclusivamente dai 

Cattolici. Altre chiese cattoliche furono costruite in questo quartiere. 

Spaventato per l’annessione del Sangiaccato alla Turchia e 

prevedendo una catastrofe il parroco di questa parrocchia scappò. La 

chiesa restò per un po’ di tempo in mano alla comunità. In seguita 

l’Amministrazione delle Fondazioni Turche la prese in gestione così 

come tutte le altre chiese abbandonate.  

L’Amministrazione delle Fondazioni ha ceduto queste chiese a dei 

privati che le hanno trasformate in sale da biliardo o in saloni da 

parrucchiere. 
 

Chiesa Siro Cattolica  

Si trova a cento metri dalla chiesa del Greco-Melchiti. Ha il prestigio 

di avere avuto come responsabili dei futuri grandi prelati. In più è 



 36 

celebre in città grazie al cinema che si è installato. 

Il R.P. Youssef Chahine era il parroco quando morì nel 1936. Lui è 

stato sepolto all’interno della chiesa. Ha avuto come successore il 

R.P. Philippe Beylounè. Questi fu richiamato ad Aleppo per le sue 

violente prese di posizione contro i Turchi. In seguito divenne 

Arcivescovo Siro cattolico di Aleppo e ha fatto costruire la nuova 

Cattedrale in quella città. 

L’ha rimpiazzato il R.P. Antoine Hayek. Rientrò ad Aleppo al 

momento dell’annessione. Alla morte di Mgr. Beylounè gli successe 

come Arcivescovo. Eletto Patriarca è a tutt’oggi capo della Comunità 

Siro Cattolica. Ha 95 anni. Autore apprezzato continua a scrivere. 

Il secondo punto della notorietà di questa chiesa è che il locatario 

l’utilizza come sala da cinema e proietta il film “X”. Recentemente, 

un’ordinanza del Primo Ministro Turco ha chiesto 

all’Amministrazione delle Fondazioni di allontanare il locatario e di 

restaurarla come era originariamente.  Alla fine dei lavori, sarà tenuta 

a disposizione di una Comunità Siro Cattolica, a meno che non 

diventi un museo. 

 

Chiesa Greco Melchita 
È anch’essa compresa nel progetto di restaurazione. 

 

Chiesa Maronita  

Si trovava a duecento metri dalla chiesa latina, è stata espropriata e 

demolita. Al suo posto è stato costruito un posto di polizia per il 

quartiere “Yeni Şehir”. 

 

Chiesa Caldea  

Era situata sul bordo della strada che costeggiava la navata della 

Cattedrale. Essa fu amputata per costruire un marciapiede alla stessa 

strada. Poi viene demolita interamente e al suo posto viene costruito 

un centro commerciale. 

 

Chiesa Armena Protestante  

Una chiesa era in costruzione per gli Armeni Protestanti. Inattiva è 

stata abbandonata al momento dell’esodo. In seguito è stata 

recuperata dai Turchi che hanno attivato il cantiere e ne hanno fatto 

una moschea: Fatih Camii. Questa è situata dietro l’ “Iskenerun 

Lisesi” (liceo di Alessandretta). 



 37 

Tempio degli Anglicani 
Faceva parte della scuola inglese, l’attuale “Beş Temmuz İlk 

Őğretim Okulu”. 

 

Le moschee di Alessandretta 
In città ci sono due moschee antiche: “Ulu Camii” che è frequentata 

dai sunniti arabi, e “Hamidiye Camii” situata nel quartiere turco. 

 

La Sinagoga  

C’era una sola sinagoga ad Alessandretta. Essa fu  abbandonata dopo 

l’esodo degli Ebrei verso Israele. Essa esiste ancora ed è abitata da 

un solo Ebreo che è restato. Grazie a lui è rimasta fuori dalla gestione 

dell’Amministrazione delle Fondazioni.  Questa è situata in una 

stradina perpendicolare alla strada in cui è situata la chiesa armena. 

 

LE SCUOLE DI ALESSANDRETTA 
 

Scuola governativa, RŰŞDİYE  

Alla scuola governativa, chiamata “RŰŞDİYE”, si insegnava l’arabo 

e il francese. Si tratta dell'’attuale Kurtuluş İlk Őğretim Okulu. 

 

Collegio Santa Giovanna d’Arco  

Il Collegio Santa Giovanna d’Arco era tenuto dai Fratelli delle 

Scuole Cristiane. Aprì nel 1912. Oltre al francese e all’arabo e 

all’inglese, si insegnava contabilità, dattilografia e stenografia, 

musica così come le Regole di Buon Comportamento. 

 

Scuola francese cattolica (S. Giuseppe) 

Le religiose di S. Giuseppe dell’Apparizione avevano una scuola 

materna. Era una scuola femminile, ma per le primi classi si 

accettavano anche i maschietti. In ogni caso non avevano qui non 

c'era un pensionato come queste suore avevano in altre città. Gli 

studi finivano con un Certificato di Studio in francese e in arabo. In 

più insegnavano alle bambine il pianoforte, la pittura e i lavori di 

cucito. "Collegato alla scuola avevano anche un dispensario, la 

scuola era gratuita e le suore avevano fondato la Congregazione delle 

Enfates de Marie" (testimonianza del 1913). Il suo edificio è 

l’attuale Mithat Paşa İlk Őğretim Okulu. 

 



 38 

La scuola italiana cattolica (Santa Teresa) 

La scuola italiana era tenuta dalle Suore Carmelitane di Campi 

Bisenzio. Anche questa era una scuola femminile. Vi era sia la 

scuola elementare che le medie. Vi si insegnava l’italiano, il francese 

e l’arabo. Le lezioni di musica erano molto apprezzate. Il cortile di 

questa scuola restava aperto ai giovani durante le vacanze: Molti 

giovani Aleviti del quartiere hanno frequentato questa scuola e, in 

seguito, hanno lavorato nelle Agenzie Marittime. Dopo i 

bombardamenti  questa scuola è stata chiusa. 

 

Scuola inglese  

Tenuta dai missionari Anglicani: vi insegnavano un buon inglese e 

arabo, È rimasta aperta per qualche anno ancora dopo l’annessione 

perché non era stata inclusa nel trattato franco-turco il cui oggetto era 

l’annessione del Sangiaccato di Alessandretta alla Turchia. Venduta 

alla famiglia Zarif con tutte le proprietà e dipendenze, è stata poi 

acquistata dal Ministero dell’Educazione. Si tratta dell’attuale “Beş 

Temmuz İlk Őğretim Okulu”. 

 

Scuola greca 

Era vicino alla chiesa Greco Ortodossa. Vi si insegnava il greco, 

l’arabo e il francese. È stata demolita con l’annessione. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



 39 

 
 

 

PRIMO GIORNO 

 

Venerdì  4  ottobre  2013 

 

ROMA –  ISTANBUL 

 

 
 

Programma giornata 

 

Incontro dei partecipanti nell’aeroporto prescelto; formalità 

d’imbarco e partenza per Istanbul con volo. 

Istanbul è la prima tappa di questo pellegrinaggio. Bizanzio fu  il 

suo primo nome, fondata da Byzas sul Bosforo, a cavallo di due 

continenti, attorno al Corno d’Oro. Costantino la fece capitale 

dell’impero nel 324, chiamandola Nuova Roma e dopo 

Costantinopoli. Quando nel 1453 cadde nelle mani ottomani, 

divenne la capitale loro fino al 1923, col nome Istanbul. Oggi é una 

moderna ed efficiente metropoli, con circa 18 milioni di abitanti, 

centro commerciale e culturale di tutta la nazione.  

Istanbul ospita una chiesa interessante che rispetto a quella di Santa 

Sofia, è ricchissima di mosaici e affreschi. San Salvatore in Chora, 

originaria del V sec., venne restaurata ed ampliata in varie riprese 

fino al XV sec. I mosaici e gli affreschi, decorati per conto di 

Teodoro Metochite, sono del XIV sec. Oggi la piccola chiesa è un 

museo. 

La Moschea del Solimano il Magnifico, molto simile a Santa Sofia 

come architettura però costruito un millennio dopo. Al termine della 

giornata facciamo una passeggiata per il Grand Bazar. Cena e 

pernottamento. 



 40 

Istanbul – Costantinopoli  

 

 
Chiesa di San Salvatore 

 

San Salvatore in Chora-Kariye Camii 

 

 
Cristo Pantocrator 

 

Innanzitutto il nome. In turco questo luogo viene chiamato Kariye 

Camii, cioè Moschea di Chora, poiché la stragrande maggioranza 

delle Chiese bizantine sono state trasformate in moschee, subito dopo 

la conquista turca di Costantinopoli. Questa trasformazione ha 

portato alla distruzione di tutto il patrimonio artistico dei mosaici e 

degli affreschi contenuti in queste chiese. Pensate che questa chiesa 

è l’unica ancora esistente che abbia conservato gran parte della 

decorazione iconografica originaria. 

 

Gli studiosi calcolano che c’erano qui a Bisanzio, nel periodo di 

massimo splendore, 450 Chiese e 340 monasteri circa, tutti 

completamente affrescati o con mosaici. Di questi si sono conservati 

solo le immagini di San Salvatore in Chora, i pochi mosaici che 

abbiamo visitato in Santa Sofia ed alcuni superstiti nella Chiesa 

della Theotokos Pammakaristos (“la Madre di Dio in tutto 

beatissima”), detta in turco Moschea Fethiye, Fethiye Camii. Di tutto 



 41 

il resto non si è conservato praticamente nulla, poiché nella 

trasformazione in Moschee – a motivo del rifiuto delle immagini 

caratteristico dell’Islam – tutte le raffigurazioni cristiane sono state 

cancellate. Qui a San Salvatore in Chora esse si sono conservate, 

perché tutto era stato ricoperto di intonaco e, una volta che lo Stato 

ha acquisito questo edificio e lo ha trasformato in Museo, è stato 

possibile riportare alla luce tutta la bellezza di queste immagini che 

sono davanti ai vostri occhi. Anche qui, come a S. Irene ed a S. Sofia 

è proibito celebrare. 

 

Ma cosa vuol dire “in Chora”? Sentirete qualcuno che collegherà 

questo nome con la dislocazione dell’edificio ai margini della città, 

vicino alla campagna: è segno che non conosce bene questa chiesa, 

nella quale il nome “chora”, in senso teologico, ricorre così tante 

volte nei mosaici, che non si capisce come si possa ignorare questo 

fatto. 

 

Vediamo innanzitutto le lunette delle due porte che si susseguono, 

per entrare nel naòs, cioè nella chiesa vera e propria. Vedete che 

Cristo è chiamato due volte η χωρα των ζωντων 

(chora ton zonton), cioé “dimora dei viventi”. 

 

Quando si raggiunge il naòs, troveremo, fra i 

pochi mosaici rimasti della chiesa vera e 

propria, alla sinistra dell’abside ancora una 

volta l’immagine del Cristo, questa volta intera, 

con il libro aperto sul quale è scritta la frase 

evangelica: “Venite a me voi tutti che siete 

affaticati ed oppressi ed io vi ristorerò”. 

 

Ecco il significato di chora! Cristo è la Chora, la dimora, la casa, 

dove ogni uomo abita e trova riposo. Dov’è il nostro posto? È in 

Cristo! Solo lì troviamo la vita, la difesa, il senso, l’amore del Padre, 

insomma tutto! Tornano in mente le parole del vangelo di Giovanni: 

«Ora lo schiavo non resta per sempre nella casa, ma il figlio vi resta 

sempre». È la nostra casa, perché noi siamo “figli del Padre”. È la 

nostra identità più vera. E non abbiamo altra casa, altro luogo dove 

dimorare. Anche gli apostoli, appena conosciuto Gesù, gli 

domandano, nel vangelo di Giovanni: «Maestro, dove abiti?» E - 

continua il testo - «quel giorno si fermarono presso di lui». 



 42 

 

Ma il termine chora non ricorre in questa chiesa solo in relazione 

al Cristo. Voltandosi indietro si vede in alto, proprio sulla porta 

di ingresso dell’esonartece, un mosaico di Maria con il Bambino 

con l’iscrizione che si riferisce questa volta alla Vergine Maria η 

χωρα του αχωρητου (chora tou achoretou), cioè “Dimora 

dell’Incontenibile”. 

 

Dio è incontenibile, nessuno può fargli una dimora, una casa, un 

tempio dove farlo abitare, perché egli è infinitamente più grande di 

qualsiasi “casa” l’uomo possa anche solo pensare. Ma è Dio stesso a 

degnarsi di farsi piccolo, di farsi carne e di abitare nel grembo di 

Maria, Lui che è, di per sé, incontenibile. È stata Maria la “dimora” 

di Dio in terra. 

 
 

Maria, chora tou achoretou, è raffigurata 

sulla porta di ingresso, proprio perché lei è la 

porta dell’incarnazione: Dio viene ad abitare 

nel mondo attraverso di lei. Ma, attraverso di 

lei, ci è concesso di passare poi per la porta 

che è il Cristo, la dimora di Dio fra gli 

uomini, per poter anche noi, credenti e 

viventi, abitare presso di lui. 

 

 

Anche l’iscrizione chora tou achoretou relativa a Maria si ripete: la 

ritroviamo nella Deesis nell’endonartece ed, ancora, nell’immagine 

di Maria a figura piena che è nel naòs, alla destra dell’abside. 

 

Nella cupola del naòs doveva essere rappresentato il Cristo 

pantocratore, come è abituale nelle chiese bizantine. All’interno 

del naòs è rappresentata sulla porta d’uscita la kòimesis o dormitio 

Mariae a ricordare, a coloro che uscivano dalla liturgia il futuro di 

gloria che attende i cristiani. 

 

Se ci si sposta, sempre in linea verticale, all’altezza del secondo 

ingresso, si vede il Cristo “dimora dei viventi” ed, ai suoi piedi, un 

personaggio che gli offre il modellino della chiesa di S. Salvatore in 

Chora. È Teodoro Metochites, colui che ha curato il 



 43 

rinnovamento della chiesa stessa. L’iscrizione dice di lui: «Il 

fondatore, Logoteta del Genikon, Teodoro Metochites». Logoteta era 

l’importantissima carica imperiale di controllore del tesoro bizantino 

e, perciò, di primo ministro. 

 

Il padre di Teodoro, Giorgio, era stato un fautore della 

riunificazione della Chiesa latina e della Chiesa greca: tale 

riunificazione era finalmente avvenuta al II Concilio di Lione, nel 

1274. Erano stati, da un lato, l’imperatore di Costantinopoli Michele 

VIII - che non vedeva altra possibilità di salvezza dal pericolo turco 

per l’impero bizantino se non una nuova alleanza con il papa ed il 

mondo latino - ed il papa Gregorio X, dall’altro, a volere questa 

unione, con il concorso del re di Francia, poi proclamato Santo, Luigi 

IX. Gli intenti dei Papi del tempo erano, fondamentalmente, quelli 

della liberazione della Terra Santa e del ristabilimento della pace 

religiosa con l’Oriente cristiano, dopo lo scisma del 1054 e la 

crociata del 1204. Per un certo tempo questo atteggiamento riuscì a 

frenare Carlo d’Angiò che, invece, voleva marciare su Costantinopoli 

e farne un suo possesso. Il Concilio di Lione, purtroppo, pur 

giungendo a buon fine con le firme di unione del Gran Logoteta a 

nome dell’Imperatore e dei rappresentanti del Patriarcato di 

Costantinopoli, in realtà fu subito avversato in Oriente, perché era 

ormai forte il risentimento anti-latino. Ma anche in Occidente, 

quando morì l’italiano Gregorio X e gli succedette Martino IV, che 

era francese, cambiò presto l’atteggiamento verso l’Oriente poiché il 

nuovo pontefice sembrò schierarsi apertamente con le posizioni 

angioine. Così coloro che erano stati favorevoli all’unione furono 

esiliati e, fra di essi, anche Giorgio, insieme a suo figlio Teodoro 

Metochites. 

 

Solo nel 1290, l’imperatore Andronico II si risollevarono le sorti di 

Teodoro. L’imperatore lo scelse come proprio funzionario, 

nonostante le posizioni filo-latine del padre. Teodoro divenne Gran 

Logoteta nel 1321 e resse la carica fino al 1328 quando l’avvento al 

trono di Andronico III, avversario di Andronico II, portò alla 

confisca dei suoi beni e, nuovamente, all’esilio. Due anni dopo gli fu 

concesso di tornare nella capitale, come monaco. Visse così in San 

Salvatore in Chora, dove morì e fu sepolto nel 1332. 



 44 

 

   

 

 

 

 

 

 

 
                                                                             

 

Ai lati della porta, che dall’endonartece permette l’accesso 

al naòs, sono raffigurati i santi Pietro e Paolo, patroni di Roma. Mi 

permetto di proporre un’ipotesi: la presenza iconografica dei SS. 

Pietro e Paolo, sotto la lunetta che raffigura Teodoro dinanzi al 

Cristo, potrebbe essere un segno di questo legame profondo con 

Roma, sostenuto dalla famiglia del Logoteta. 

 

Per completare l’asse di lettura iconografica verticale, bisogna 

guardare anche l’esonartece. In esso sono raffigurate, proprio nella 

campata centrale, le nozze di Cana e la moltiplicazione dei pani. 

Sono immagini che richiamano il sacrificio eucaristico, il motivo per 

il quale si entra nella chiesa, e sono, insieme, immagini di Cristo che 

da il cibo, nella sua dimora, perché vi si possa vivere ed abitare. 

 

Ad insistere, ulteriormente, sullo stesso concetto, ci aiuta anche la 

campata centrale dell’endonartece dove si trova la raffigurazione 

dell’angelo che dà da mangiare il pane a Maria, secondo gli apocrifi. 

 

Questi mosaici fanno parte di due distinti cicli su cui ora ci 

soffermeremo, anche se solo per accenni. L’esonartece racconta 

iconograficamente la vita di Gesù, facendo coincidere proprio i 

miracoli del pane e del vino con la porta di accesso. Per seguire il 

ciclo, secondo le intenzioni degli autori degli stessi,  bisogna 

cominciare dalla lunetta della campata che è in fondo a sinistra 

dell’esonartece. A partire da quella lunetta il ciclo segue il senso 

orario per passare poi alle cupole da sinistra verso destra. 

 

La prima lunetta in fondo a sinistra rappresenta il Sogno di Giuseppe 

ed il viaggio verso Betlemme. Seguono poi: 

S. Pietro S. Paolo 



 45 

• il censimento di Betlemme (prima campata, lunetta frontale) 

• la Natività (seconda campata, lunetta frontale) 

• i Magi dinanzi ad Erode (quarta campata, lunetta frontale) 

• Erode (frammento di mosaico) 

• Erode ordina la strage degli innocenti (sesta campata, 

dinanzi al Parekklesion, parete destra) 

• Strage degli innocenti (sesta campata, dinanzi 

al Parekklesion, sopra la finestra) 

• Le madri degli innocenti in pianto, frammento di mosaico 

(quinta campata, sopra la finestra) 

• Elisabetta e Giovanni Battista protetti da una cavità (quarta 

campata, sopra la finestra) 

• Sogno di Giuseppe e ritorno dall’Egitto (seconda campata, 

sopra la finestra) 

• la Sacra Famiglia con Gesù adolescente si reca a 

Gerusalemme (prima campata, sopra la finestra) 

 

Si passa poi alle cupole dell’esonartece 

• frammenti di mosaico, forse con Gesù fra i dottori, prima 

campata 

• il battesimo e le tentazioni di Gesù (cupola della seconda 

campata) 

• nozze di Cana e moltiplicazione dei pani (cupola della terza 

campata) 

• guarigione del lebbroso e miracoli, resti di mosaici (cupola 

della quarta campata) 

• Gesù guarisce un infermo, altri miracoli, Gesù e la 

samaritana (cupola della VI campata) 

 

Il ciclo continua poi nell’endonartece nella cupola con il Cristo ed i 

suoi antenati, sotto la quale sono raffigurati altri miracoli di Cristo. 

 

La cupola – quella di destra - ha Cristo al centro e poi, disposti in due 

cerchi concentrici, nella zona superiore la discendenza da Adamo a 

Noè (Gen 5), Adamo, Abele, Set, Enos, Kenan, Maalaleèl, Iared, 

Enoch, Lamech, poi da Noè a Terach, padre di Abramo (Gen 

11,10ss), Sem, Iafet, Arpacsad, Peleg, Reu, Serug, Nacor, Terach (vi 

ho dato i nomi secondo la più comune traduzione di Genesi della 

CEI, per noi italiani; i nomi sono leggermente diversi in Lc 3,34-38, 

inoltre alcuni nomi sono omessi), infine i nomi dei tre patriarchi, 

Abramo, Isacco, Giacobbe. Nella zona inferiore, invece, la 



 46 

discendenza di Giacobbe con i suoi 12 figli (Gen 35,23-26: Ruben, 

Simeone, Levi, Giuda, Zabulon, Issacar, Dan, Gad, Aser, Neftali, 

Giuseppe, Beniamino) ed altri antenati. 

 

Notiamo almeno una particolarità, che ci ricorda che siamo in 

Oriente: è Adamo e non Eva/Maria a schiacciare con il suo piede 

il serpente, avendo in mano l’albero della vita. Nella versione greca 

dei LXX non c’è il famoso pronome “illa” della versione di 

Girolamo, la Vulgata – “lei ti schiaccerà la testa” – che ha portato la 

tradizione latina a leggere in Gen 3, la profezia di Maria. È la stirpe 

di Adamo a cui viene annunziata la vittoria sul male (ma certo essa si 

compirà solo in Maria e nel suo Figlio Unigenito!) ed è così Adamo 

a lottare con il serpente. 

 

Nell’altra cupola, all’altro estremo dell’endonartece, vediamo invece 

la discendenza regale di Gesù. Al centro la Madre di Dio, con il suo 

Bambino e, nella zona superiore, i re della casa di Davide, da Davide 

a Salatiel (Mt 1,6-12) fino alla distruzione di Gerusalemme: Davide, 

Salomone, Roboamo, Abia, Asaf, Giosafat, Ioram, Ozia, Ioatam, 

Acaz, Ezechia, Manasse, Amos, Giosia, Ieconia, Salatiel. Nella zona 

inferiore sono invece rappresentati coloro che hanno profetizzato e 

prefigurato l’Incarnazione: Melchisedek, Mosè, Aronne e Cur, 

Giosuè, Samuele, Anania, Azaria e Misaele, Daniele, Giobbe. 

 

Partendo proprio da questa cupola, possiamo ora seguire nei mosaici 

delle diverse campate, la storia di Maria: 

• l'angelo annuncia ad Anna la nascita, mentre Gioacchino 

prega solitario (prima campata, lunetta frontale) 

• l'abbraccio di Gioacchino ed Anna (sottarco fra la prima e la 

seconda campata) 

• la nascita di Maria (seconda campata, lunetta frontale) e, nel 

sottarco successivo, i primi passi della Vergine Bambina 

• Gioacchino ed Anna abbracciano la Vergine e Maria viene 

benedetta dai sacerdoti (cupola della seconda campata) 

• Maria è introdotta nel Tempio per servire il Signore (cupola 

della campata centrale) 

• Maria riceve nel Tempio il filo rosso da filare (lunetta della 

campata centrale) 

• il sacerdote prega prima di assegnare le dodici verghe (nel 

sottarco fra la campata centrale e la seconda campata) 



 47 

• Maria è affidata a Giuseppe (lunetta verso l’esterno della 

seconda campata) 

• Giuseppe conduce Maria in casa propria (nel sottarco, verso 

l’esterno, fra la prima e la seconda campata) 

• annunciazione a Maria al pozzo e poi in casa 

• Giuseppe, alla notizia del concepimento, abbandona Maria 

(lunetta verso l’esterno della prima campata) 

 

Molti episodi sono conosciutissimi anche in Occidente, poiché 

risalgono a ai vangeli apocrifi. L’antichità rifiutava i vangeli apocrifi 

che erano eretici, come quelli gnostici, ma faceva uso, anche se solo 

nell’iconografia e mai nella lettura liturgica, degli altri apocrifi che 

raccontavano in forma narrativa le vicende meravigliose 

dell’infanzia di Maria e Gesù, arricchendole di aneddoti 

miracolistici. 

Viene qui descritta innanzitutto la vicenda dei genitori di Maria, 

Gioacchino ed Anna, la loro sterilità e la loro preghiera per avere un 

figlio – anche nella Cappella degli Scrovegni di Giotto, a Padova, 

abbiamo la stessa sequenza narrativa. Segue poi la nascita miracolosa 

e la vita di Maria bambina nel Tempio e, poi, la storia del 

matrimonio della Vergine con l’episodio del sorteggio delle verghe 

che porterà alla designazione di Giuseppe. 

 

Alcuni episodi sono caratteristici della tradizione bizantina come la 

prima annunciazione a Maria, che avviene al pozzo di Nazareth – la 

tradizione ortodossa divide in due momenti l’annunciazione, 

immaginando un primo incontro con l’angelo alla fontana del 

villaggio ed un secondo nella casa della Madonna. 

 

È tipicamente bizantina la presenza dei primi quattro figli di 

Giuseppe, nati da un suo primo matrimonio, conclusosi con la morte 

della moglie e la vedovanza di Giuseppe. È questa la spiegazione 

orientale ai brani evangelici che fanno riferimento ai fratelli di Gesù. 

La tradizione latina privilegia, invece, l’interpretazione 

dell’espressione “fratelli” come semplice designazione dei parenti 

prossimi di Gesù, come è usuale in molti passi dell’Antico 

Testamento (ad esempio, Lot, nipote di Abramo, è chiamato 

“fratello”). Entrambe le tradizioni fanno così salva, con due diverse 

possibili ricostruzioni, la filiazione unigenita di Maria, affermata 

dalla fede cristiana. 



 48 

 

Se ci si sposta a destra, si può entrare nel Parekklesion (“cappella a 

fianco della chiesa”), costruzione che è stata certamente rinnovata da 

Teodoro Metochites. Egli deve aver effettivamente pensato al 

Parekklesion come luogo della propria sepoltura che deve aver avuto 

luogo qui. Ma non dobbiamo dimenticare che la Chiesa, che 

preesisteva a Teodoro, era nota come custode delle reliquie di grandi 

santi che erano qui venerati. 

 

La tradizione vuole, infatti, che il monastero di San Salvatore in 

Chora sia stato il rifugio ed il luogo di accoglienza dei monaci della 

regione palestinese che venivano a Costantinopoli, da quando, per 

primo, vi fu ospitato San Saba (439-532), il fondatore di Mar Saba 

nel deserto di Giuda. San Salvatore in Chora divenne poi uno dei 

punti di riferimento dei sostenitori delle icone, durante la crisi 

iconoclasta, quando vi fu confinato il Patriarca Germano I (715-

730) ed, un secolo dopo, quando si trasferirono qui gli iconoduli 

(coloro che veneravano le immagini ed erano contrari 

all’iconoclastia) palestinesi Michele Sincello ed i suoi 

discepoli, Teofane e Teodoro “hoi Graptoi” (cioè “gli iscritti”, per 

via dei dodici trimetri ingiuriosi, composti di pugno dall’Imperatore 

Teofilo da essi sbugiardato in una disputa dottrinale, che erano stati 

marchiati a fuoco sulla loro fronte). Le reliquie di S. Teofane 

Graptos qui custodite furono preda dei crociati, 

dopo il 1204, e se ne persero le tracce. 

Tutta l’iconografia del Parekklesion, pensato 

come luogo di sepoltura dei santi e dello 

stesso Teodoro Metochites, ci parla di 

resurrezione e vita eterna. Nell’abside 

vediamo la discesa di Gesù agli Inferi, 

secondo la tipica rappresentazione bizantina. 

Aperte e calpestate le porte degli inferi che 

impedivano la resurrezione e gettate via le 

chiavi con le quali i morti erano imprigionati, 

legato e gettato a terra ormai impotente il Maligno, Cristo può 

prendere per mano Adamo ed Eva – e con essi tutti i morti – e 

condurli alla resurrezione. Tutti gli uomini delle generazioni 

precedenti sono rappresentati: santi, re, profeti, con in testa, a 

sinistra, Giovanni Battista ed, a destra, Abele, il primo dei morti 

nella storia biblica. 



 49 

Subito vicino vediamo le raffigurazioni degli episodi evangelici che 

prefigurano la resurrezione finale: la resurrezione della figlia di 

Giairo e la resurrezione di Lazzaro. 

 

Sotto la discesa agli Inferi di Cristo nell’abside, i santi fanno corona: 

troviamo le splendide figure di 6 padri della Chiesa: S. Atanasio, S. 

Giovanni Crisostomo, S. Basilio, S. Gregorio il Teologo (Gregorio di 

Nazianzo), S. Cirillo d’Alessandria (colui che preparò il Concilio di 

Efeso e spalancò così anche le successive affermazioni di Calcedonia 

affermando la Theotokos e l’unità secondo l’ipostasi); l’ultimo a 

sinistra, che non è possibile identificare con certezza, dovrebbe 

essere S. Nicola. 

 

Se si fa qualche passo indietro si possono vedere nella volta gli 

affreschi dedicati al Giudizio universale, che completano quello 

dell’anastasis. E’ il tempo della storia che finisce – vediamo il cielo 

che viene arrotolato, secondo il testo di Ap 6,14: «Il cielo si ritirò 

come un volume che si arrotola e tutti i monti e le isole furono 

smossi dal loro posto». Il tempo, come dice S. Paolo, ha ormai 

“ammainato le vele”, è giunto in porto, ha raggiunto la sua meta 

finale e scompare per lasciare il posto all’eternità. Vediamo, nei 

pennacchi, il mendicante Lazzaro nel grembo di Abramo e l’uomo 

ricco (“epulone”) tra le fiamme dell’inferno. Nella lunetta di sinistra 

si vedono i beati che entrano in paradiso. Un serafino è vicino alla 

porta del Paradiso per custodirla e, attraverso di essa, primo dopo il 

Cristo, è già passato il “buon ladrone”, mezzo nudo, con la sua croce 

in spalla. Al centro della volta, verso l’abside, il Cristo in trono ed, in 

basso, il trono dell’Etimasia, con gli strumenti della passione. A 

destra, i dannati che si dirigono verso l’inferno. Nei pennacchi verso 

l’uscita, si vedono la terra ed il mare che restituiscono i morti – 

affresco molto rovinato – e, dall’altro lato, un anima protetta da un 

angelo. 

 

La campata con la cupola è tutta dedicata a Maria. La vediamo in 

gloria con il Bambino, insieme agli angeli nella cupola. Sotto di lei, 

negli spicchi, sono affrescati quattro innografi, cioè quattro padri che 

hanno composto inni sacri: S. Teofane Grapto, del quale abbiamo già 

parlato, S. Cosma il Melode (sec. VIII), S. Giovanni Damasceno, 

anche lui di Mar Saba, come S. Saba, S. Giuseppe l’Innografo (sec. 

IX). 

 



 50 

Nelle lunette sono narrati episodi dell’Antico Testamento che sono 

visti come prefigurazioni di Maria e della futura venuta del Cristo: 

Giacobbe in lotta con l’angelo e l’episodio della scala che tocca il 

cielo. Si vedono, in cima alla scala, Maria con il Bambino. È con lei 

che cielo e terra si toccano. 

A fianco, Mosè dinanzi al roveto ardente, immagine della verginità e 

della maternità divina di Maria: si vede Maria ed il bambino 

all’interno del roveto. 

 

Altre immagini si riferiscono all’arca dell’alleanza, vista anch’essa 

come prefigurazione della vera arca dell’alleanza, che è Maria che 

porta in sé il Figlio di Dio. Altre ancora al Tempio di Gerusalemme – 

vediamo Aronne ed i suoi figli e l’angelo che assicura ad Isaia che 

Gerusalemme sarà protetta da Dio. 

 

 

Possiamo concludere, citando alcune parole di S. Cirillo 

d’Alessandria, che abbiamo visto raffigurato nell’abside del 

Parekklesion e che canta Maria proprio con i termini caratteristici di 

questa chiesa, “dimora dell’incontenibile”: 

 

 

«Ti saluto, Maria, 

tempio che accoglie; 

Ti saluto, Maria, 

tesoro della terra; ti 

saluto, Maria, 

colomba immacolata; 

Ti saluto, Maria, 

lampada che non si 

spegne; da te infatti è 

nato il sole di 

giustizia. 

Ti saluto, Maria, 

dimora dell’Incontenibile che hai accolto l’unigenito Verbo Dio, che 

hai fatto germogliare, senza aratro e senza seme, la spiga che non 

marcisce». 

 

 

 
 



 51 

 

Istanbul – Costantinopoli  

 

Il Gran Bazar 
 

 
 

 

Spezie, libri antichi,  incisioni, tappeti, 

oggetti in rame, gioielli, cristallerie, 

mosaici, si trova di tutto a Istanbul e si può 

comprare di tutto a condizione di trovare il 

bazar giusto, il mercato adatto! 

Il più famoso di tutti è senza dubbio il Gran 

Bazar, che rappresenta da solo un intero 

quartiere, alle porte del ponte di Galata. È 

un vero e proprio dedalo di strade 

traboccante di bottegucce colorate, un 

labirinto animato da un'attività febbrile, è 

ciò che rimane dei caravanserragli antichi. 

È anche il più grande mercato coperto del 

mondo, con le sue stradine coperte di volte dipinte da cui traboccano 

mercanzie, una più esotica dell'altra. Il Gran Bazar fu creato dal 

sultano Mehmet II, nel 1453, restaurato più volte, conta oggi 

numerose entrate. Le più pratiche sono la porta di Carsikapi, vicino 

alla fermata del tram di Beyazi, o quella di Nuruosmanyie, vicina 

alla moschea con lo stesso nome. Niente panico, è impossibile 

perdersi nel Gran Bazar di Istanbul: si ritrova sempre l'uscita, grazie 

a un mercante, un cliente o… un cartello indicatore! Dei caffè 

calorosi permettono di ristorarsi, quello di Sark Kahvesi per esempio 

è molto attraente in quanto è frequentato dai mercanti del bazar. 

Colore locale garantito! Un buon indirizzo per una pausa: l'Havuzlu 



 52 

Lokanta, Gani Aelebi Sok 3, ornato nel centro da una fontana 

ottomana. Nel menu, zuppe, spiedini di montone e carni alla griglia. 

  

  

Per le antichità di valore, bisogna recarsi nel cuore del Bazar, all’Iç 

Bedesten. Per fare eseguire un gioiello su ordinazione, Han de 

Zincirli è certamente il migliore indirizzo del Gran Bazar. Quanto 

agli appassionati di tappeti e kilim, troveranno la loro felicità nelle 

bottegucce di Halicilar Carsisi Cad. Buono a sapersi: conviene 

contrattare, perché i mercanti hanno l'abitudine di maggiorare di un 

buon terzo il prezzo reale della loro merce! 

I libri antichi si scovano su Cadircilar Caddesi, i vestiti di pelle o di 

jeans sono raggruppati nella parte nord ovest del Gran Bazar, tra 

Yorgancilar Cad e Fesçiler Cad. 

 

Gran Bazar di Istanbul: Carsipaki Cad, dal lunedì al sabato, dalle 9 

alle 19.  

 

Oltre il Gran Bazar, Istanbul conta 

numerosi mercati permanenti o 

periodici. Il mercato delle pulci di 

Ortaköy, per esempio, si svolge 

tutte le domeniche, vi si trovano 

dei souvenir a tutti i prezzi. 

Quanto al mercato del mercoledì, 

si tiene vicino alla Moschea di 

Fatih (Macar Kardesler Cad), 

frutta e verdura, prodotti freschi, 

affiancano semenze, bulbi e semi, ma anche attrezzi di ogni tipo. 

  

Per le spezie, erbe aromatiche…, conviene andare al Bazar egiziano, 

in Cami Meydani Sok (dal lunedì al sabato, 8-19). Quanto al Bazar 

della Cavalleria, si tiene in antiche scuderie vicino alla Moschea Blu, 

vi si trovano dei tappeti, dell’artigianato e dei gioielli. I turisti 

poliglotti troveranno di che soddisfare la loro passione "cartivora" al 

Bazar dei Libri, Sahaflar Carsisi Sok, un luogo dedicato ai libri dal 

tempo lontano di Bisanzio! Si trovano tutte le lingue in pubblicazioni 

recenti o antiche, guide turistiche, enciclopedie, vecchie riviste… 

(tutti i giorni, dalle 8 alle 15) 

  

 



 53 

 
 

SECONDO GIORNO 
 

 Sabato  5  ottobre 2013 
 

ISTANBUL 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Programma giornata 

 

Pensione completa. Chiesa, ora Museo, di Santa Sofia, voluto da 

Giustiniano, forse il più grande Imperatore della città (527-565). Ma 

prima di arrivare a Santa Sofia visitiamo la Moschea Blu famosa 

per i sei minareti e le maioliche blu. Espressione somma dell’impero 

cristiano sognato da Giustiniano é la basilica di Santa Sofia, che 

ricostruì dopo l’incendio del 532.  

 

Il palazzo di TOPKAPI, l’antica residenza dei sultani ottomani oggi 

trasformato in museo; consiste di quattro cortili. In prima cortile c’é 

la chiesa di Santa Irene dove ci celebrò il II concilio ecumenico 

(381), una delle chiese più antiche, trattata da un tempio pagano, e 

rifatta da Giustiniano, dedicata alla Divina Pace. Secoli di storia nei 

cortili sono in esposizione in varie sale da dove si osserva il mondo 

occidentale ed orientale. Le sale di porcellane, argenti, le armi, i 

vestiti dei sultani e le reliquie sacre musulmane sono i testimoni di 

un periodo fugace. E’ certo che la sala del TESORO è la sala più 

visitata con il famoso diamante e il pugnale. Insieme con queste 

pietre preziose che possono ingannare qualsiasi occhio con la luce 

che riflettono; c’è una reliquia sacra per la fede cristiana: le ossa di 

Giovanni Battista. Visita dell’Ippodromo di Costantinopoli. 



 54 

 
 

İstanbul-Costantinopoli  
 

Chiesa di Santa Sofia.  

Il II ed il III concilio di Costantinopoli.  
 

 

 
Santa Sofia 

 
 

La chiesa della Santa Sofia è l’edificio più bello di İstanbul. 

Innanzitutto una breve spiegazione del nome stesso. Come per la 

Chiesa della Santa Irene, della Santa Pace – e non di Santa Irene! – 

così qui la corretta traduzione è: Chiesa della Divina Sapienza, 

della Santa Sofia. E non di Santa Sofia! La Santa Sofia, la Santa 

Sapienza divina è il Verbo, il Logos incarnato, è Gesù! Santa Sofia è 

una Chiesa dedicata a Gesù in quanto Sapienza di Dio. Nella 

sua Storia ecclesiastica Socrate scrive che la Grande Chiesa di 

Costantinopoli è dedicata a Cristo chiamato, “sulla scorta di 

Salomone, Sapienza di Dio”. Ecco la lettura cristiana dell’Antico 

Testamento e l’unità delle Scritture che ci appare e ci rivela l’unità 

del progetto divino! Quando Salomone – a lui la tradizione 

attribuisce i più tardivi libri sapienziali della Bibbia – ci parla 

dell’esistenza della “sapienza”, di “Colei che giocava con Dio prima 

della creazione del mondo”, di “Colei che deve essere amata e 

cercata al di sopra di ogni bene terreno e della stessa salute e 

bellezza”, il grande re sapiente profetizzava ed annunciava, secondo 

il sensus plenior delle Scritture, la realtà del Figlio di Dio da sempre 

presente accanto al Padre. La “sapienza” è così la pre-figurazione di 

Colui “per mezzo del quale tutto ciò che esiste è stato fatto” (Gv 1). 



 55 

 

Anche se talvolta troviamo l’attribuzione della fondazione di questa 

chiesa allo stesso Costantino, dagli studi recenti appare chiaramente 

che la chiesa fu voluta e poi consacrata nel 360 da suo 

figlio Costanzo II. Quasi nulla sappiamo della sua architettura 

originaria. Sappiamo però che la Chiesa fu data alle fiamme 

e distrutta nel 404, quando una rivolta popolare fu scatenata dagli 

ambienti di corte contro il patriarca S. Giovanni Crisostomo che, 

invece, era amatissimo dal popolo. Giovanni – che sarà poi detto 

Crisostomo, cioè “bocca d’oro”, per la bellezza della sua 

predicazione – arrivò a Bisanzio da Antiochia, dove era vescovo, alla 

morte del patriarca di Costantinopoli, convocato dalla Corte 

imperiale senza che gli fosse comunicato il motivo: era stato 

designato per essere patriarca. Giunto alle porte della capitale, ebbe 

la comunicazione della decisione: era ormai troppo tardi per tornare 

indietro e fu costretto ad accettare. Fu consacrato vescovo nel 398. 

La sua predicazione, però, che censurava i costumi della Corte 

stessa, del clero, dei monaci, provocò amori ed odi crescenti, fino al 

punto che cadde in disgrazia presso la stessa imperatrice Eudossia, 

presso le Dame di Corte e parte degli ambienti monastici e clericali, 

pur essendo amatissimo da parte del popolo. Venne deposto. Venne 

però poi riammesso alla carica patriarcale. Ma, nella notte di Pasqua 

del 404, la folla, spinta segretamente dai suoi nemici, invase le 

Chiese e le profanò – e, appunto, venne data alla fiamme la Chiesa 

della Santa Sofia. L’imperatore decise allora l’esilio del Crisostomo. 

 

L’esilio durerà tre anni e Giovanni sarà spinto sempre più lontano da 

Costantinopoli, prima a Cucusa, in Armenia, poi a Pityus sul Mar 

Nero, poi verso Comana, nella Colchide – e durante quest’ultimo 

viaggio morirà, stremato dalla fatica. Gli saranno di conforto solo le 

lettere che scambierà con gli amici: ci sono rimaste le Lettere ad 

Olimpiade, “diaconessa” di Costantinopoli, che aveva parteggiato 

per lui, la Lettera dall’esilio e la Lettera sulla Provvidenza divina. 

 

L’imperatore Teodosio II ricostruì allora Santa Sofia, ma anche 

questa seconda costruzione fu distrutta nella rivolta detta di “Nike”, 

scoppiata nel 532, nel quinto anno dell’imperatore Giustiniano, della 

quale abbiamo già parlato. Alcuni resti di questa costruzione 

teodosiana sono tuttora visibili, dinanzi all’attuale ingresso della 

Chiesa. Potete vedere la trabeazione del portico di questa “seconda” 



 56 

Santa Sofia, con i bassorilievi dei 12 apostoli, rappresentati da 

altrettante pecorelle – e simbolo della Chiesa intera. 

 

L’attuale S. Sofia è allora la terza 

costruzione, che Giustiniano fece erigere 

sulle precedenti, ma, questa volta, con un 

impianto architettonico unico al mondo: 

una navata sulla quale insiste la cupola. 

La costruzione è talmente ardita che fu 

necessario più volte porre mano alla 

cupola per i crolli successivi di parte di 

essa. Ma è veramente una meraviglia. 

 

Proprio sotto Giustiniano, in una sala 

annessa alla Chiesa della Santa Sofia, si 

celebrò il V concilio ecumenico, 

detto secondo concilio di Costantinopoli, nel 553, il quinto concilio 

ecumenico. Il Concilio nacque dal desidero di fare un passo di 

conciliazione verso i monofisiti, che si erano separati con 

Calcedonia. Nel corso del secondo concilio di Costantinopoli 

vennero condannate le dottrine di tre autori già morti, Teodoro di 

Mopsuestia, Teodoreto di Ciro e Iba di Edessa – appartenevano tutti 

alla cosiddetta “scuola di Antiochia” – che erano ritenuti gli ispiratori 

delle posizioni eretiche di Nestorio, contro le quali si era levato 

Eutiche, condannato a sua volta. Le posizioni da rifiutare, essendo 

legate a tre autori, vennero chiamate allora i “Tre Capitoli”. Papa 

Vigilio fu fatto venire da Roma e, dopo lunghe esitazioni, firmò 

anch’egli la condanna dei Tre Capitoli. 

 

Ma, soprattutto, le Dichiarazioni conciliari insistettero sulla linea di 

Calcedonia, sull’unità dell’unica persona divina di Cristo, pur nelle 

sue due nature: e, nuovamente, nel dogma cristiano è veramente 

espressa la meraviglia della fede. È l’unica persona divina, è l’unico 

Figlio di Dio, che, nella carne umana, ha sofferto la croce. Non c’è 

un secondo soggetto, una seconda persona che avrebbe sofferto 

nell’umanità, lasciando fuori la persona stessa del Figlio o 

sostituendosi ad essa nel momento della passione! “Unus de 

Trinitate passus”, è la formula di Costantinopoli II. Si vuole evitare 

ogni rischio che si pensi a due persone in Gesù: c’è un’unica persona 

in due nature. La natura umana di Cristo non è un’altra persona che 

sta a fianco della persona divina, ma c’è un’unica persona in Cristo. 



 57 

Meglio: Cristo è un’unica persona. Questa è la fede cristiana. 

Leggiamo allora alcune delle definizioni del Concilio: 

III. Se qualcuno afferma che il Verbo di Dio che opera miracoli non 

è lo stesso Cristo che ha sofferto, o anche che il Dio Verbo si è unito 

col Cristo nato dalla donna, o che egli è in lui come uno in un altro; 

e non confessa invece, un solo e medesimo signore nostro Gesù 

Cristo, Verbo di Dio, che si è incarnato e fatto uomo, al quale 

appartengono sia le meraviglie che le sofferenze che 

volontariamente ha sopportato nella sua carne, costui sia anatema. 

IV. Se qualcuno dice che l'unione del Verbo di Dio con l'uomo è 

avvenuta solo nell'ordine della grazia, o in quello dell'operazione, o 

in quello dell'uguaglianza di onore, o nell'ordine dell'autorità, o 

della relazione, o dell'affetto, o della virtù; o anche secondo il 

beneplacito, quasi che il Verbo di Dio si sia compiaciuto dell'uomo, 

perché lo aveva ben giudicato, come asserisce il pazzo Teodoro; 

ovvero secondo l'omonimia per cui i Nestoriani, chiamando il Dio 

Verbo col nome di Gesù e di Cristo, e poi, separatamente, l'uomo, 

"Cristo e Figlio", parlano evidentemente di due persone, anche se 

fingono di ammettere una sola persona e un solo Cristo, solo di 

nome, e secondo l'onore, e la dignità e l'adorazione; egli non 

ammette, invece, che l'unione del Verbo di Dio con la carne animata 

da anima razionale e intelligente, sia avvenuta per composizione, 

cioè secondo l'ipostasi, come hanno insegnato i santi padri; e quindi 

nega una sola persona in lui, e cioè il Signore Gesù Cristo, uno della 

santa Trinità, costui sia scomunicato. Poiché, infatti, l'unità si può 

concepire in diversi modi, gli uni, seguendo l'empietà di Apollinare e 

di Eutiche, e ammettendo l'annullamento degli elementi che formano 

l'unità, parlano di un'unione per confusione; gli altri, seguendo le 

idee di Teodoro e di Nestorio, si compiacciono della separazione, e 

parlano di una unione di relazione. La santa chiesa di Dio, 

rigettando l'empietà dell'una e dell'altra eresia, confessa l'unione di 

Dio Verbo con la carne secondo la composizione, ossia secondo 

l'ipostasi. Questa unione secondo la composizione nel mistero di 

Cristo, salvaguarda dalla confusione degli elementi che concorrono 

all'unità, ma non ammette la loro divisione. 

 

Purtroppo il Concilio non riuscì lo stesso a ricucire lo strappo che a 

Calcedonia si era verificato con i cristiani dell’Egitto, della Siria, 

dell’Armenia, cioè con i cosiddetti monofisiti (abbiamo già visto, 

parlando di Calcedonia, come le recenti dichiarazioni cristologiche 

firmate da Paolo VI e Giovanni Paolo II con i patriarchi di queste 



 58 

chiese abbiano condotto, invece, oggi alla certezza che la fede in 

Cristo è comune e che non c’è alcuna differenza teologica in questo 

campo fra i cattolici ed i cristiani di quelle chiese, perché veramente 

anche per loro Cristo è vero Dio e vero uomo, nell’unità della sua 

persona divina). 

 

 
Santa Sofia – Sezione 

 

E’ pure importante accennare anche al VI concilio ecumenico, 

il terzo Concilio di Costantinopoli, che si svolse qui vicino, nella 

sala a cupola (detta appunto “trullos”) del Palazzo imperiale o 

Palazzo Magnaura. È per questo che il concilio viene anche chiamato 

“Concilio trulliano”. Essendo stato distrutto il Palazzo dai Turchi, 

dopo la caduta di Costantinopoli, non possiamo localizzare con 

certezza dove si trovasse questa sala, ma certo era nell’area che è qui 

intorno a noi. 

Il terzo concilio di Costantinopoli è il Concilio che vide trionfatrice 

la posizione che era stata di Martino I, di cui già abbiamo parlato 

all’Ippodromo. Per affermare la presenza in Cristo, oltre della 

volontà divina, anche della piena volontà umana, fu deportato e morì 

di stenti in esilio, come abbiamo visto. 

 

Vediamo meglio la riflessione teologica che portò a questo concilio. 

La questione del rapporto fra la divinità e l’umanità in Cristo è così 

importante che anche questo sesto concilio ecumenico torna, da un 

nuovo punto di vista – quello della “volontà” - sulla stessa questione: 

la divinità e l’umanità di Cristo. Ma non è questa la questione 

decisiva della vita dell’uomo? Quale rapporto c’è fra il tempo e 

l’eterno, fra Dio e l’uomo, fra il Salvatore e la nostra vicenda 

umana? La chiesa sa – ed i Concili lo testimoniano – che i rapporti 

fra il tempo e l’eternità, fra il peccato e la salvezza, non si giocano 

in teorie filosofiche, ma nella vicenda personale 



 59 

dell’Incarnazione, della Croce e della Resurrezione del Signore. È 

in Cristo la chiave di volta di tutta la vita! 

 

Dunque il problema della “volontà” in Cristo. La corrente 

monofisita affermava ora - siamo nel VII secolo - che nella 

persona di Cristo non c’era stata una volontà umana. In Lui era 

Dio a volere e l’umanità di Gesù era una umanità senza volontà. 

L’argomento che essi portavano nasceva ancora una volta dal 

desiderio di differenziarsi dalle posizioni di Nestorio: se Cristo 

avesse “voluto” come uomo, se avesse avuto una “volontà umana”, 

ci sarebbero state in Lui – dicevano - come due persone, come due 

vite parallele, senza contatto, simultanee, ma indipendenti. In Cristo, 

allora, solo Dio voleva. I difensori di queste posizioni vennero 

chiamati “monoenergeti” (coloro che affermavano “una sola attività” 

in Cristo) e successivamente, negli sviluppi della disputa, “monoteliti 

(coloro che sostenevano esserci in Cristo “una sola volontà”) 

 

I Padri del III Concilio di Costantinopoli si riunirono allora negli 

anni 680-681 – il Concilio fu convocato dall’imperatore Costantino 

IV, ma sulla linea proposta già da Martino I e poi dal Papa S. 

Agatone – e scrissero questa Dichiarazione conciliare: 

 

“Predichiamo, in Cristo, due volontà naturali e due operazioni 

naturali, indivisibilmente, immutabilmente, inseparabilmente, 

inconfusamente, secondo l'insegnamento dei santi padri. Due 

volontà naturali che non sono in contrasto fra loro (non sia mai 

detto!), come dicono gli empi eretici, ma tali che la volontà umana 

segua, senza opposizione o riluttanza, o meglio, sia sottoposta alla 

sua volontà divina e onnipotente. Era necessario, infatti, che la 

volontà della carne fosse mossa e sottomessa al volere divino, 

secondo il sapientissimo Atanasio. Come, infatti, la sua carne si dice 

ed è carne del Verbo di Dio, così la naturale volontà della carne si 

dice ed è volontà propria del Verbo di Dio, secondo quanto egli 

stesso dice: Sono disceso dal cielo non per fare la mia volontà, ma la 

volontà del Padre che mi ha mandato, intendendo per propria 

volontà quella della carne, poiché anche la carne divenne sua 

propria: come, infatti la sua santissima, immacolata e animata 

carne, sebbene deificata, non fu distrutta, ma rimase nel proprio 

stato e nel proprio modo d'essere, così la sua volontà umana, anche 

se deificata, non fu annullata, ma piuttosto salvata, secondo quanto 

Gregorio, divinamente ispirato, dice: "Quel volere, che noi 



 60 

riscontriamo nel Salvatore, non è contrario a Dio, ma anzi è 

trasformato completamente in Dio"... 

Ammettiamo, inoltre, nello stesso signore nostro Gesù Cristo, nostro 

vero Dio, due naturali operazioni, senza divisioni di sorta, senza 

mutazioni, separazioni, confusioni; e cioè: un'operazione divina e 

un'operazione umana”. 

 

I Padri del Costantinopolitano III affermarono così che se Cristo non 

avesse avuto una volontà umana non sarebbe stato vero uomo, non 

sarebbe stato della nostra stessa natura umana. In maniera molto 

chiara – e bella – il Catechismo della Chiesa Cattolica così sintetizza 

l’affermazione del Concilio: “Cristo ha due volontà e due operazioni, 

divine ed umane, non opposte, ma cooperanti, in modo che il Verbo 

fatto carne ha umanamente voluto, in obbedienza al Padre, tutto 

ciò che ha divinamente deciso con il Padre e con lo Spirito Santo 

per la nostra salvezza. La volontà umana di Cristo segue, senza 

opposizione o riluttanza, o meglio, è sottoposta alla sua volontà 

divina ed onnipotente”. 

 

Non solo non c’è opposizione, ma la realtà meravigliosa 

dell’Incarnazione è che Cristo desideri umanamente quella che è 

la volontà di Dio; la bellezza del cristianesimo è proprio che il 

Cristo umanamente “faccia tutto ciò che ha visto fare al Padre”! 

 

Si apre qui anche il vertiginoso cammino della sequela cristiana, la 

convinzione radicata nella fede che è bene seguire la sua volontà, che 

“in sua voluntade è nostra pace” (come scrisse Dante). Ma questa via 

ci è aperta perché in Cristo pienamente la volontà umana si è piegata 

con gioia e fiducia a quella divina. Ci tornano in mente le parole 

della lettera agli Ebrei che non ci stancheremo mai di meditare: 

“Imparò l’obbedienza dalle cose che patì” (Eb 5,8). 

 

Così anche il III Concilio di Costantinopoli ci mette dinanzi al 

mistero; non per decisione umana la volontà divina e quella umana si 

accordano, anzi l’uomo non riesce neppure a pensare questo, balbetta 

dinanzi a questo! Il cristiano si accorge, però, dinanzi a questo 

mistero che ben poca cosa sarebbe stata una salvezza compiuta da 

Dio abrogando la volontà umana. Se, nella condizione di peccato, la 

volontà umana e quella divina si oppongono e confliggono - l’uomo 

nel peccato sospetta della volontà di Dio, come vediamo nel peccato 

di origine - nel dono dell’Incarnazione l’umanità non ha più alcuna 



 61 

riluttanza, anzi ama che la volontà divina divenga forma della 

volontà umana. Il destino della volontà umana si manifesta allora 

essere proprio quello della fiducia piena nella volontà divina. 

 

Se vogliamo, a questo punto, riassumere i primi sette concili 

ecumenici possiamo dire: 

• I Concilio, Nicea, 325: Cristo è della stessa sostanza del 

Padre‚ cioè è Dio. 

• II Concilio, Costantinopolitano I, 381: lo Spirito Santo è 

Dio; unica è la sostanza (ousia) del Padre, del Figlio e dello 

Spirito; il Padre, il Figlio e lo Spirito sono tre persone 

(ipostasi) nell'unità della Trinità. 

• III Concilio, Efeso, 431; Maria non è solo la Madre di Gesù, 

è anche la Madre di Dio, perché il Cristo è vero Dio e vero 

uomo. 

• IV Concilio, Calcedonia, 451: Cristo è una sola persona 

divina sussistente, in due nature, quella divina e quella 

umana; le due nature sono senza confusione, senza 

mutazioni, non divisibili, non separabili. 

• V Concilio, Costantinopolitano II, 553: in Cristo c’è una sola 

persona divina. 

• VI Concilio, Costantipolitano III, 680-681: in Cristo ci sono 

due volontà, quella divina e quella umana, in una armonia 

perfetta. 

• VII Concilio, Nicea II, 787: non solo è possibile 

rappresentare Dio nelle icone, ma è obbligatorio farlo, 

perché la negazione delle immagini equivarrebbe alla 

negazione dell’Incarnazione. 

 

Ritorneremo successivamente alla storia della Chiesa della Divina 

Sapienza, commentando i mosaici che si sono conservati all’interno. 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



 62 

 

İstanbul-Costantinopoli   
 

Chiesa di Santa Sofia: I mosaici  

 

 
Giovanni II e sua moglie Piroska. Mosaico all'interno di Santa Sofia 

 

Solo alcune parole sui mosaici che si possono ammirare nelle chiese 

che visiteremo. I crolli hanno fatto la loro parte nel deterioramento 

delle immagini, ma, come vedremo a San Salvatore in Chora, 

parlando del patrimonio bizantino di Costantinopoli, c’è stato un 

sistematico lavoro teso a far sparire le immagini, nella conversione 

delle Chiese in moschee, per il rifiuto delle immagini nella tradizione 

islamica. Ma torneremo a parlarne a San Salvatore. Qui ricordiamo 

solo che il sultano Mehmed II (Maometto II) entrando il 29 maggio 

1453 in Santa Sofia, fece subito recitare in essa la preghiera islamica 

“Non esiste altro Dio all’infuori di Allah e Maometto è il suo 

profeta” e trasformò così – ipso facto - la Chiesa in una moschea. Da 

quel momento in poi Santa Sofia sarà la moschea Aya Sofya. 

Differentemente si era comportato il sultano Omar, quando aveva 

voluto pregare, appena conquistata Gerusalemme nel 614, al di fuori 

del Santo Sepolcro, conservandogli così la dignità di Chiesa. 

Secondo la tradizione disse: “Se avessi pregato nella Chiesa, essa 

sarebbe stata persa per voi, poiché i credenti l’avrebbero presa 

dicendo: Qui ha pregato Omar”. La Turchia laica di Atatürk decise 

poi di trasformare la moschea Aya Sofya in Museo, rendendo oggi 

impossibile qualsiasi preghiera - sia essa islamica che cristiana – al 

suo interno. 

 

Ma vediamo ora ciò che qui si è salvato della decorazione musiva 

che, un tempo, ricopriva interamente tutte le pareti (possiamo averne 

una immagine pensando a S. Marco a Venezia, per intuire con quale 

http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia


 63 

splendore doveva presentarsi l’interno della Chiesa, prima della 

conquista turca). 

Entriamo per la Porta Imperiale, la porta per la quale entravano gli 

imperatori. Potete vedere il superstite mosaico nella lunetta. Al 

centro sta il Cristo Pantocratore (cioè onnipotente, “che tutto 

comanda”) con la mano benedicente e, nell’altra, il libro aperto con 

l’iscrizione: “Pace a voi. Io sono la luce del mondo”. Al suo fianco la 

Vergine e l’Angelo, cioè l’Annunciazione che è la porta della 

salvezza. Attraverso l’Incarnazione, come attraverso una porta, noi 

veniamo introdotti nel “mistero” di Dio. 

 

 
Mosaico raffigurante Costantino IX e sua moglie Zoe ai lati di Cristo Pantocratore 

 

Così, già questa immagine ci introduce alla Divina Sapienza, a 

Cristo. Egli, luce da luce, vera luce divina, governa l’universo, 

essendo sia la sapienza attraverso la quale tutto è stato creato (“tutto 

è stato creato per mezzo di Lui e senza di Lui niente è stato fatto di 

tutto ciò che esiste”, Prologo di Giovanni), sia il mistero infine 

rivelato che, nel sacrifico della croce, ha salvato l’universo, destinato 

altrimenti a perdizione. 

 

Ai piedi del Cristo sta in atteggiamento di adorazione l’imperatore 

Leone VI (886-912), detto Leone il Saggio. Di Leone VI, 

grandissimo imperatore, si è impadronita la leggenda che ne ha fatto, 

già vivente, un profeta, un mago, un astrologo, tanto vasta era la sua 

preparazione e l’influenza della sua personalità. Sono famosi i suoi 

testi giuridici, che continuano la tradizione di grande attenzione al 

diritto inaugurata da Giustiniano: la Basilika e le Novellae, testi che 

faranno scuola nei secoli successivi. Con lui l’impero bizantino si 

accentrò ancora più nella persona dell’imperatore, protettore, ma non 

http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_IX_di_Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Zoe_di_Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Cristo_Pantocratore


 64 

capo della Chiesa. È famosa la questione matrimoniale che riguardò 

Leone VI: non riuscendo ad avere un erede maschio, si sposò 4 volte 

alla morte delle precedenti mogli, finché al quarto matrimonio gli fu 

interdetto dal patriarca l’ingresso a Santa Sofia – infatti, il diritto 

canonico orientale non permette un terzo matrimonio di un vedovo. 

Leone VI si rivolse allora alla sede di Roma, poiché in questo la 

legislazione latina è meno rigida, ed ottenne così il riconoscimento 

papale della sua discendenza. 

 

Entriamo ora in Santa Sofia. Vedremo poi i capitelli che ci ricordano, 

con i monogrammi di Giustiniano e della moglie Teodora, la nuova 

fondazione della Chiesa, dopo la distruzione causata dalla rivolta di 

Nike. 

Rivolgiamo, invece, subito il nostro sguardo all’abside, dove ci 

appare il mosaico della Madre di Dio, con il Bambino sulle 

ginocchia. È lì dove si concentra il nostro sguardo ed è lì che 

l’iconografia pone il soggetto più importante a cui guardare: è il 

Bambino Gesù, ma è la Divina Sapienza che governa l’universo! 

Vediamo la Vergine, secondo l’iconografia orientale, con le tre stelle 

o croci, sul capo e sulle spalle che simbolizzano la verginità 

“prima, durante e dopo il parto”. Come ben sapete tale verginità 

non è solo segno della non ordinarietà della nascita di Gesù e della 

purezza della Madre, ma, anzitutto, il corrispettivo dogmatico 

mariano della verità cristologica: Gesù è il Figlio di Dio e Giuseppe 

non ha parte alcuna al suo concepimento. La Divina Sapienza, il 

Cristo, è Figlio ab aeterno del Padre che è nei cieli: questa Sapienza 

è il Bambino che si incarna per volontà del Padre nel grembo di 

Maria che, nell’abside, lo porta sulle ginocchia. Il sì di Maria a Dio, 

permette il concepimento del Bambino nel mondo. Come penso 

sapete, anche nel Corano Maria è vergine, ma lì Gesù è solo uomo, 

creato direttamente da Dio nel grembo della Vergine. 

Il trono sul quale la Madre ed il Figlio sono seduti indica che il Figlio 

incarnato, la Sapienza Incarnata, veramente governa il mondo e che 

tutto è nelle sue mani. La Madre stessa è qui rappresentata come il 

Trono di Cristo; essa non è qui considerata, nell’iconografia, in se 

stessa, ma nel suo servizio al Figlio che regna. Non è, insomma, 

l’aspetto affettivo che conta, ma quello dogmatico. 

 

Il naós, l’aula liturgica, doveva essere interamente coperta di 

mosaici. L’architettura della chiesa riprende l’idea dell’universo in 

senso simbolico (conoscevano bene la scienza!): c’è la forma 



 65 

quadrata, che rappresenta i 4 punti cardinali, la terra creta nel suo 

insieme, e, sopra del quadrato, la calotta sferica, che rappresenta il 

divino. I serafini che sorreggono la cupola, come se tutto fosse tenuto 

dall’alto, ad esprimere che ciò che avviene in terra ha significato a 

partire da Dio. Nella cupola doveva esserci il Cristo pantocratore, 

cioè il Cristo che tutto governa, il Cristo sole nella luce. Notate 

ancora che i 4 angeli hanno il volto coperto. In Cristo avviene sì la 

rivelazione, ma essa è tanto grande che supera tutto ciò che noi 

comprendiamo. Noi vediamo, ma, insieme, continuiamo a non 

vedere. È straordinario che il Concilio di Calcedonia, nell’affermare 

realmente le due nature, quella umana e divina di Cristo, si esprima 

poi con quattro negazioni per esprimere il loro rapporto: senza 

confusione, immutabili, indivise, inseparabili. 

 

 
San Giovanni Crisostomo 

 

Dei mosaici del naós si sono salvati solamente le figure di tre grandi 

santi vescovi: S. Ignazio di Antiochia, S. Giovanni Crisostomo e S. 

Ignazio il giovane (è solo frammentaria la figura di S. Atanasio). S. 

Ignazio, vescovo di Antiochia, è qui indicato con il soprannome di 

Teoforo, “portatore di Dio”, una delle espressioni con cui ama 

chiamarsi, nelle sue lettere, ad indicare proprio che il suo viaggio 

verso il martirio è in realtà un itinerario di testimonianza e di 

evangelizzazione. S. Giovanni Crisostomo è il grande patriarca che 

proprio qui a Santa Sofia ebbe la sua cattedra. Infine S. Ignazio, detto 

il “giovane” per differenziarlo appunto dal vescovo di Antiochia, 

anche lui patriarca qui a Costantinopoli. La sua storia si intrecciò con 

quella famosa di Fozio. Infatti, Ignazio di Costantinopoli patriarca 

dall’842, figlio dell’imperatore Michele Rangabe, fu cacciato e 

http://it.wikipedia.org/wiki/San_Giovanni_Crisostomo


 66 

sostituito da Fozio, ma dopo 9 anni richiamato. Solo alla sua morte 

Fozio fu nuovamente insediato come patriarca per essere poi 

definitivamente esiliato. 

 

La venerazione dei santi che queste immagini ci richiamano, ci 

riporta ad un brano del libro della Sapienza: “Sebbene unica, la 

sapienza può tutto; pur rimanendo in se stessa, tutto rinnova e 

attraverso le età entrando nelle anime sante, forma amici di Dio e 

profeti. Nulla infatti Dio ama se non chi vive con la sapienza” (Sap 

7,27-28). È l’opera di Cristo, Sapienza che rimane in se stessa, che 

tuttavia dà forma e vita al suo corpo che è la Chiesa, la pienezza di 

Colui che si realizza pienamente in tutte le cose. 

 

Nella Galleria meridionale della Chiesa della Divina Sapienza 

possiamo contemplare più da vicino alcuni mosaici. Innanzitutto la 

famosissima Deesis. È una delle immagini più ricorrenti 

nell’Oriente: Giovanni Battista (qui chiamato “prodromos”, “il 

precursore”) e Maria, la Madre di Dio. Vediamo le abbreviazioni del 

suo nome e del suo titolo; l’accento circonflesso è indicativo che le 

due lettere sono la prima e l’ultima del nome indicato (ad esempio 

theta+upsilon, con il circonflesso equivalgono a “Theou”, “di Dio”). 

La bellezza di quest’opera - notate i volti dei personaggi, con le 

tessere finissime per dare naturalezza e non fissità – hanno fatto 

parlare di un “Rinascimento” dell’arte bizantina. La parola 

Rinascimento è un termine tecnico della storia dell’arte occidentale – 

e badate bene che il Rinascimento è profondamente cristiano ed è 

solo pretestuosa l’opposizione Dio-uomo, Medioevo-

Umanesimo/Rinascimento che talvolta banalmente sentiamo 

affermare. Gli studi moderni si stanno accorgendo che, come 

nell’arte occidentale c’è stata una evoluzione verso una 

raffigurazione più attenta al realismo, alla natura ed all’umanità, così 

anche in Oriente questo è avvenuto – e l’evoluzione sarebbe 

continuata ed avrebbe portato chissà a quali cambiamenti se non 

fosse stata bruscamente interrotta dalla decadenza bizantina e dalla 

conquista turca che hanno impedito la fioritura di questi germi. A 

volte chi inneggia alla fissità ed al simbolismo dell’arte delle icone, 

non si accorge del rischio di una esagerazione di questi canoni 

estetici, che sono dovuti anche alla situazione di non più piena libertà 

che ha obbligato gli artisti dei secoli seguenti a conservare, 

nell’impossibilità ormai di innovare. La datazione di questo mosaico 

oscilla fra il XII secolo ed il XIII. 



 67 

 

Nella galleria meridionale, sulla parete di fondo, possiamo vedere 

ancora due mosaici che ci fanno incontrare altre figure imperiali 

bizantine. Voglio attirare l’attenzione sul mosaico di sinistra, che 

raffigura l’imperatore Costantino IX (1042-1055), che è 

l’imperatore dello scisma del 1054. Il mosaico potrebbe essere – 

non ne siamo sicuri – immediatamente precedente o immediatamente 

successivo al giorno in cui il cardinale Umberto di Silva Candida 

depose proprio sull’altare di Santa Sofia – era qui sotto di noi, ma fu 

poi demolito quando S. Sofia fu trasformata in moschea - la 

scomunica di Cerulario. Le scritte recitano: “Il sovrano credente dei 

Romani, il servo di Gesù di Dio, Costantino Monomaco” e “La pia 

Augusta Zoè” (Costantino fu il terzo marito di Zoè). Notate 

l’appellativo con cui l’imperatore si fa raffigurare: “Re dei Romani”. 

È la coscienza di essere eredi dell’impero di Roma. L’espressione 

“impero bizantino” è successiva: gli imperatori si sentivano 

imperatori romani. 

 

Nel mosaico di destra vediamo invece Giovanni Comneno II (1118-

1143) con la moglie Irene, figlia del re dell’Ungheria, ed il figlio 

Alessio che morirà giovane (è evidente sul suo viso la malattia). 

Giovanni è, probabilmente, il più grande dei Comneni. Lottò contro 

l’Armenia minore, conquistandola, e contro il principato di 

Antiochia, che era ai suoi tempi un Regno franco, nato dalla crociata. 

Siamo, infatti, nel periodo delle crociate, ma prima di quella del 

1204. 

 

All’esterno dalla Chiesa, passando per la porta Sud, volgendoci 

indietro, vediamo nella lunetta un ultimo mosaico. Viene datato al 

regno di Basilio II (976-1025) – siamo nel periodo dello splendore 

più grande dell’impero bizantino. Al centro sta la Vergine con il 

Bambino. Alla sua destra, Costantino imperatore, il fondatore di 

Costantinopoli, che offre alla Vergine ed al suo Figlio la città. Alla 

sinistra sta, invece, Giustiniano, che offre proprio la Chiesa della 

Divina Sapienza. La scritta a fianco di Costantino dice: “Costantino 

fra i santi, gran Re”. Nella Chiesa bizantina Costantino è, infatti, 

ritenuto santo. Fu lui, ne parleremo a San Salvatore in Chora, a 

volere qui a Costantinopoli una Chiesa dedicata ai Dodici Apostoli, 

come suo sepolcro, volendo che la sua opera fosse vista come 

continuazione dell’opera apostolica. Il suo titolo fu quello di “uguale 

agli apostoli” “isapostolos”. Esso divenne abituale a partire dal V 



 68 

secolo, ma lo troviamo già in Eusebio di Cesarea (e probabilmente lo 

stesso imperatore non deve essere stato estraneo alla incentivazione 

di questa venerazione). 

Anche Giustiniano ha l’aureola. È, infatti, considerato anche lui 

santo, fin dalla tradizione bizantina antica. Nel Sinassario di 

Costantinopoli ne troviamo la motivazione: “Fu promotore della fede 

ortodossa, emanò nuove norme in favore della Chiesa, realizzò opere 

filantropiche, fece edificare Santa Sofia e altri luoghi di culto in 

Oriente, nel Mezzogiorno ed in Occidente, e stabilì la festa 

dell’Ipapante (la Presentazione di Gesù al Tempio, il 2 febbraio)”. 

 

 
 

 

İstanbul – Costantinopoli  

 

 
Palazzo di Topkapı 

 

Palazzo di Topkapı  
 

(Topkapi Sarayi) Labirinto di costruzioni e 

centro del potere dell'Impero Ottomano tra il XV 

ed il XIX sec. In questo ricco palazzo i sultani e 

la loro corte vivevano e governavano. II primo 

cortile (o cortile esterno) racchiude un magnifico 

giardino boscoso. Sulla destra del secondo cortile, ombreggiate da 

cipressi e platani, le cucine del palazzo 

custodiscono oggi le collezioni imperiali di 

cristallo, d'argento e di porcellane cinesi. Sulla 

sinistra I'Harem (a pagamento), quartiere 



 69 

separato delle mogli, delle concubine e dei figli del sultano, ricorda 

ai visitatori gli intrighi della corte. II terzo cortile contiene la Sala 

d'Udienza, la Biblioteca di Ahmet III, una esposizione dei costumi 

imperiali dei Sultani e delle loro famiglie, i famosi gioielli del Tesoro 

e una inestimabile collezione di miniature di manoscritti medievali. 

In questo cortile si trova anche il padiglione del Mantello Sacro che 

conserva le reliquie del Profeta Maometto, riportate a Istanbul 

quando gli ottomani assunsero il califfato dell'Islam. Orari estivi: 

09:00 - 19:00, a pagamento. 

 
 

 

Istanbul – Costantinopoli  

 

Moschea Blu 

 
La moschea Blu - Sultan Ahmet Camii 

 

La Sultanahmet camii o Sultan Ahmet camii (da leggere giamii), è 

una delle più importanti moschee di Istanbul. 

 

Storia  

Dopo la Pace di Zsitvatorok e gli sfortunati risultati della guerra con 

la Persia, il sultano Ahmed I decise di costruire una grande moschea 

a Istanbul per placare Allah. Questa fu la prima moschea imperiale 

nel giro di quarant'anni. Mentre i suoi predecessori innalzarono 

moschee con il proprio patrimonio personale, Ahmet I utilizzò 

denaro pubblico, dal momento che non aveva ottenuto consistenti 

vittorie militari, provocando il dissenso degli ulema. La moschea fu 

edificata sul sito del Gran Palazzo di Costantinopoli, di fronte 

http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea
http://it.wikipedia.org/wiki/Istanbul
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Pace_di_Zsitvatorok&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Persia
http://it.wikipedia.org/wiki/Sultano
http://it.wikipedia.org/wiki/Ahmed_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Allah
http://it.wikipedia.org/wiki/Ulema
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Gran_Palazzo_di_Costantinopoli&action=edit&redlink=1


 70 

a Hagia Sophia (a quel tempo la più venerata moschea di Istanbul) e 

all'Ippodromo, un altro sito di grande valenza simbolica.  

 

La costruzione della moschea iniziò nel 1609: lo stesso sultano diede 

avvio ai lavori. Era, infatti, sua intenzione che questa moschea 

divenisse il luogo di culto più importante dell'Impero. Scelse per 

sovraintendere ai lavori il suo architetto Sedefhar Mehmet Ağa, 

prima allievo e poi assistente di Sinan. L'organizzazione della 

costruzione fu meticolosamente descritta in otto volumi ora 

conservati nella biblioteca del Topkapi. La cerimonia di apertura 

avvenne nel 1617 (benché il cancello della moschea ricordi l'anno 

precedente) e il sultano poté pregare nel proprio spazio (hünkâr 

mahfil). I lavori di completamento si conclusero sotto il successore di 

Ahmet Mustafa I. 

L'immagine della moschea venne stampata sulle banconote da 

500 lire in corso negli anni 1953-1976.  

 

Architettura  

Universalmente è conosciuta come la Moschea blu. È infatti il 

turchese il colore dominante nel tempio. Pareti, colonne e archi sono 

ricoperti dalle maioliche di İznik (l'antica Nicea), decorato in toni 

che vanno dal blu al verde. Rischiarate dalla luce che filtra da 260 

finestrelle, conferiscono alla grande sala della preghiera un'atmosfera 

suggestiva quanto surreale. La Moschea Blu, che risale al XVII 

secolo, è anche l'unica a poter vantare ben seiminareti, superata in 

questo solo dalla moschea della Ka'ba, alla Mecca, che ne ha sette. 

Tale particolarità architettonica è l'espressione delle manie di 

grandezza del sultano Ahmet I che, non potendo eguagliare la 

magnificenza della Moschea di Solimano né quella di Hagia Sophia, 

non trovò soluzione migliore per cercare di distinguerla dalle altre 

che aggiungervi due minareti supplementari.  

 

 
Istanbul  

 

 

 
La moschea vista da Hagia Sophia 

 

 

 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia
http://it.wikipedia.org/wiki/Ippodromo_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/1609
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Sedefhar_Mehmet_A%C4%9Fa&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Sinan
http://it.wikipedia.org/wiki/Topkapi
http://it.wikipedia.org/wiki/1617
http://it.wikipedia.org/wiki/Mustafa_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Lira_turca
http://it.wikipedia.org/wiki/1953
http://it.wikipedia.org/wiki/1976
http://it.wikipedia.org/wiki/Maiolica
http://it.wikipedia.org/wiki/%E1%B9%A2al%C4%81t
http://it.wikipedia.org/wiki/XVII_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/XVII_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Minareto
http://it.wikipedia.org/wiki/Ka%27ba
http://it.wikipedia.org/wiki/Mecca
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Ahmet_I&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea_di_Solimano
http://it.wikipedia.org/wiki/Hagia_Sophia
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul-Sultan-Ahmet-Camii.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Blue_mosque2.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/File:SunsetOverTheBosphorus1.JPG


 71 

La moschea vista dalla 

piazza Sultanahmet, nei 

pressi di Hagia Sophia 

Tramonto sul Bosforo: a sinistra 

la Moschea Blu, a destra Hagia 

Sophia 

 

 

  

 
L'interno 

 
Particolare della cupola 

principale. 

 
La Moschea Blu 

 

 

 
 

Istanbul 
 

Ippodromo di Costantinopoli  
 
L'Ippodromo di Costantinopoli si trova 

nell'odierna Istanbul, sulla piana dell'attuale 

quartiere di Sultanahmet, accanto 

alla Moschea Blu. 

 

 
İstanbul/Costantinopoli: l’ippodromo 

 

Storia  

 

Ancora oggi 

dell'antico ippodromo bizantino rimang

ono pochi resti, ma sono ancora visibili 

una parte dei monumenti che ne 

decoravano il centro: l'Obelisco di 

Teodosio, la Colonna Serpentina in 

bronzo e la Colonna di Costantino, 

oltre alle vestigia della curva a sud-est. 
   L'Ippodromo al giorno d'oggi. 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/File:Turquie_-_Istanbul_-_Mosquee_bleue_-_interieur.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul-Sultan-Ahmet-Camii-Hauptkuppel.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Moschea_blu.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Istanbul
http://it.wikipedia.org/wiki/Moschea_Blu
http://it.wikipedia.org/wiki/Ippodromo
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_bizantino
http://it.wikipedia.org/wiki/Obelisco_di_Teodosio
http://it.wikipedia.org/wiki/Obelisco_di_Teodosio
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Colonna_Serpentina&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Colonna_di_Costantino


 72 

Inoltre, più tardi, vicino al limite settentrionale dell'Ippodromo, 

venne collocata un'opera in pietra, denominata fontana 

dell'Imperatore Guglielmo, donata nel 1901 in segno di fratellanza 

dal sovrano tedesco durante una visita di stato al sultano Abdul-

Hamid II. 

 

L'ippodromo fu eretto da Costantino I contestualmente alla 

fondazione della "Nuova Roma". Le gradinate, inizialmente in legno, 

nel secolo X furono riedificate in marmo. Nella spina venne posta la 

colonna serpentiforme di Delfi.  

 

Successivamente Teodosio I vi fece trasportare l'obelisco egizio di 

Tutmosi III proveniente da Eliopoli (dove era stato eretto intorno 

al 1450 a.C.) e porre su di un dado in marmo, quale piedistallo, 

decorato da fregi nei quali era lo stesso sovrano a comparire nelle 

vesti imperiali. Infine fu costruito un obelisco in muratura, rivestito 

di lastre di bronzo da Costantino VII Porfirogenito. 

La parte terminale dell'Ippodromo, chiamata Fionda, era il luogo 

deputato alle esecuzioni capitali. 

Nell'ippodromo si affacciava il kathisma, la tribuna imperiale, 

direttamente connessa al Palazzo Imperiale. Essa era fondamentale 

per garantire un rapporto diretto tra l'Imperatore e il popolo, così 

come avveniva in precedenza a Roma con il Circo Massimo e 

il Colosseo. 

L'Ippodromo fungeva da specchio dei grandi schieramenti politici 

della città: alla destra del basileus sedevano i demoti, cioè gli 

esponenti, della fazione degli Azzurri, conservatori (simili 

agli optimates di Roma), alla sinistra idemoti dei Verdi, progressisti 

(corrispondenti ai populares). 

 

Spesso il destino e le fortune dell'Imperatore erano legate alle gare 

che si tenevano nell'Ippodromo e agli scontri e alle passioni che qui 

infiammavano le due fazioni, talvolta sfocianti in tumulti così gravi 

da rovesciare il trono. Famoso l'esempio della rivolta di Nika, che 

rischiò di porre prematuramente fine alle ambizioni di Giustiniano I. 

Dopo la caduta di Costantinopoli anche gli ottomani non persero mai 

di vista le attività dell'Ippodromo, che continuò la sua doppia 

funzione di luogo di gara e centro di assembramenti politici, tanto 

che i disordini proprio qui scoppiati nel 1909 causarono la caduta di 

Abdul Hamit II e la promulgazione della Costituzione ottomana. 

http://it.wikipedia.org/wiki/1901
http://it.wikipedia.org/wiki/Sultano
http://it.wikipedia.org/wiki/Abdul-Hamid_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Abdul-Hamid_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/X_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Delfi
http://it.wikipedia.org/wiki/Teodosio_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Tutmosi_III
http://it.wikipedia.org/wiki/Eliopoli
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=1450_a.C.&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_VII_di_Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/Gran_Palazzo
http://it.wikipedia.org/wiki/Imperatore_bizantino
http://it.wikipedia.org/wiki/Roma
http://it.wikipedia.org/wiki/Circo_Massimo
http://it.wikipedia.org/wiki/Colosseo
http://it.wikipedia.org/wiki/Ottimati
http://it.wikipedia.org/wiki/Populares
http://it.wikipedia.org/wiki/Rivolta_di_Nika
http://it.wikipedia.org/wiki/Giustiniano_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Caduta_di_Costantinopoli
http://it.wikipedia.org/wiki/Ottomani
http://it.wikipedia.org/wiki/1909
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Costituzione_ottomana&action=edit&redlink=1


 73 

  

 
Obelisco di Teodosio e 

colonna di Costantino. 

 
Colonna serpentina, quel che 

resta del tripode di Platea. 

 
Fontana dell'Imperatore 

Guglielmo. 

 

 

 
 

 

 

L'unico punto da cui si intravedono le arcate 

dell'Ippodromo è nella discesa verso ovest 

proveniente dalla piazza 
. 

 

 

 

 

 

 

Istanbul 

Dinanzi all’obelisco di Teodosio  

 

 
Obelisco di Teodosio 

 

Siamo nella piazza che ripete, più o meno, il tracciato dell’antico 

“circo” di Costantinopoli, eretto proprio davanti al palazzo imperiale. 

http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_hippodrome-2006.JPG
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_hippodrome_Serpentine_Column_.JPG
http://it.wikipedia.org/wiki/Tripode
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Platea
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_hippodrome_German_fountain.JPG
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Istanbul_hippodrome-2006.JPG


 74 

Possiamo immaginare, dove è ora la Moschea Blu – che porta il 

nome di Sultan Ahmet Camii – l’antico kathisma, o palco imperiale, 

dal quale l’imperatore assisteva alle gare. È possibile vedere 

raffigurato questo palco proprio sul basamento dell’obelisco che 

Teodosio fece erigere intorno all’anno 390 d.C. sulla spina centrale 

dell’ippodromo. Vedete Teodosio raffigurato quattro volte sul 

basamento dell’obelisco. Tutte e quattro le volte vi appare 

l’imperatore, una prima volta con i suoi familiari, poi mentre riceve 

l’omaggio dei nemici vinti (e sotto queste due raffigurazioni 

simmetriche sta l’iscrizione in greco ed in latino, ad indicare che si 

tratta ancora dell’impero romano!), mentre sugli altre due lati si vede 

l’imperatore che assiste proprio all’erezione dell’obelisco e che 

incorona i vincitori della corsa delle quadrighe. 

 

I quattro famosissimi cavalli di San Marco a Venezia erano situati 

sopra il kathisma e furono depredati nel 1204 dai crociati, aizzati 

dalla repubblica di Venezia, che ottenne così le preziose statue 

equestri oltre a molti altri oggetti trafugati. 

 

Vedete che, nel lato dell’obelisco dove è la raffigurazione del circo 

con le quadrighe, si vedono chiaramente quattro squadre. Due erano, 

però, i demi, cioè le squadre, più famose, quella degli azzurri e quella 

dei verdi; in alcune età dell’impero se ne sono però contate quattro, a 

imitazione delle quattro del Circo Massimo di Roma. Non erano solo 

squadre per le quali si tifava, ma erano anche veri e propri gruppi di 

influenza politica e di orientamento del sentire delle masse della 

capitale. 

Proprio su questa piazza si svolse un famoso episodio che ci fa 

percepire l’importanza di questi giochi nell’antichità. Nell’anno 532, 

mentre era imperatore Giustiniano, si accordarono i due demi degli 

azzurri e dei verdi, scontenti della politica imperiale, e si ribellarono 

a lui in questa piazza ed elessero un nuovo imperatore al grido 

di Nika (“vinci”!) che era il grido con il quale avveniva l’incitamento 

e l’acclamazione nelle corse – l’episodio è, infatti, passato alla storia 

come la “rivolta di Nika”. Giustiniano si vide perduto e stava per 

fuggire; fu solamente la moglie Teodora a trattenerlo ed a fargli 

coraggio. Nel frattempo Narsete riuscì a ricucire l’alleanza con gli 

azzurri e Belisario si presentò nell’ippodromo con i soldati fedeli 

all’imperatore (sono i due grandi e famosi personaggi che conoscete 

per le vicende italiane, di Ravenna e Roma in particolare). Ci fu una 

strage di migliaia di rivoltosi ad opera delle truppe imperiali ed, 



 75 

infine, Giustiniano riuscì a riprendere in mano la situazione e salvò il 

suo regno. Nella rivolta si sviluppò anche un incendio che distrusse 

Santa Sofia e portò, poi, alla costruzione dell’attuale, avvenuta 

appunto durante il regno di Giustiniano. 

 

Vogliamo però soffermarci su di un episodio molto importante per la 

storia del cristianesimo che si svolse proprio in questo ippodromo nel 

VII secolo d.C. e che precedette il Concilio Costantinopolitano III, 

del quale parleremo successivamente. Quel Concilio proclamò la 

presenza in Cristo di due volontà, quella umana e quella divina, in 

perfetto accordo fra di loro. Prima del Concilio (689-681), già alla 

metà del VII secolo, Roma difendeva questa tesi, mentre 

l’imperatore era schierato a favore della tesi teologica che voleva che 

in Cristo ci fosse solo la volontà divina (era, cioè, sostenitore della 

dottrina “monotelita”, come vedremo meglio). Non riuscendo ad 

avere ragione del pontefice, l’imperatore si risolse ad imporre 

l’obbligo per tutti di tacere su questa discussione teologica, 

affermando che solo questo avrebbe permesso la concordia 

all’interno dell’impero. La politica voleva sottomettere a sé la 

teologia ed usare la religione in funzione della salvaguardia della 

tranquillità degli animi. 

 

Già Costantino imperatore si era illuso di rapportarsi alla fede 

cristiana così come i suoi predecessori si erano rapportati alla 

religione pagana: dopo un primo momento nel quale aveva 

convocato il concilio di Nicea ed accettato la condanna di Ario, 

aveva cercato poi di farlo riammettere nella comunione ecclesiale, 

invocando la tranquillitas imperii. Non comprendeva che l’esigenza 

di verità era insita nella fede cristiana, proprio a motivo della 

rivelazione divina avvenuta nell’incarnazione di Cristo. 

 

Di seguito riportiamo un testo di Manlio Simonetti6 che è 

estremamente illuminante in materia: 

 

«Se infatti Costantino, quando si autoelesse capo della chiesa, aveva 

pensato di assumersi un incarico privo di complicazioni, quale era la 

 
6 M. Simonetti, Costantino e la chiesa, in Costantino il grande. La civiltà antica al bivio tra 

Occidente e Oriente, A. Donati – G. Gentili (a cura di ), Silvana Editoriale, Milano, 2005, pp. 

56-63. 

 



 76 

funzione di pontefice massimo, aveva fatto male i suoi calcoli, in 

quanto aveva sottovalutato una caratteristica forte, che specificava 

la chiesa cristiana nei confronti delle religioni pagane, vale a dire la 

grande litigiosità interna. A differenza di quelle religioni, quella 

cristiana aveva alle spalle una sua storia e continuava a viverla 

giorno per giorno, storia tormentata, a volte convulsa, perché fatta 

in gran parte di contrasti e polemiche, rivolte non solo all'esterno, 

nel confronto con pagani e giudei, ma anche, e addirittura 

soprattutto, all'interno, per motivazioni di carattere sia dottrinale sia 

anche disciplinare. 

Quanto a Costantino, e al figlio Costanzo che avrebbe seguito, in 

sostanza, la politica paterna, il fallimento sarebbe stato dovuto al 

rifiuto, da parte della maggior parte degli interessati, anche se non 

di tutti, di distinguere tra forma e sostanza, tra l'accettazione 

soltanto esteriore di una professione di fede e l'adesione intima a 

un'altra. Il patrimonio di dottrina, che specificava la religione 

cristiana di fronte a quella pagana, che ne era priva, e anche a 

quella giudaica, dove era di entità molto più ridotta e di significato 

molto meno vincolante, era sentito come componente essenziale del 

deposito di fede e perciò tale da imporre un'osservanza in cui 

sostanza e forma s'identificassero, perciò senza distinzione tra 

adesione esterna e interna. La rabies theologorum era perciò 

destinata ad avere la meglio sulla moderazione di una politica di 

compromesso. Tale stato di cose complicava di molto l'esercizio del 

potere dell'imperatore sulla chiesa, in quanto lo sollecitava o a 

forzare eccessivamente la mano nel tentativo di imporre la soluzione 

di compromesso ovvero di addentrarsi addirittura nell'aspetto 

tecnico del contenzioso in esame alla ricerca di una soluzione non 

soltanto formale, col rischio di concedere troppo, per ovvia 

necessità, ai teologi di professione e di trovarsi in difficoltà 

nell'arginare la loro invadenza. Nell'un caso e nell'altro l'inevitabile 

interferenza del potere politico in questioni di specifico interesse 

religioso non poteva non generare uno stato di disagio e provocare 

reazioni». 

 

Come ai tempi di Costantino così si comportò anche ora, dinanzi alle 

discussioni monotelite, l’imperatore. Costante II, infatti, emanò un 

editto, noto come Typos, che vietava ogni discussione in merito. 

Papa Martino I, per tutta risposta, non appena eletto convocò un 

sinodo a Roma, per affermare che in Cristo erano presenti le due 

volontà, quella umana e quella divina. 



 77 

 

Costante II, allora, inviò un primo esarca a mettere a tacere il papa, 

ma questi non vi riuscì. Allora ne inviò un secondo che si insediò nel 

palazzo imperiale del Palatino. Papa Martino I, che era malato, si 

fece porre con il suo letto dinanzi all’altare della cattedrale di S. 

Giovanni in Laterano. L’esarca aspettò che passasse la domenica e 

nella notte successiva entrò con i soldati in S. Giovanni ed arrestò 

Martino I. Fece aprire le porte della città e condusse in esilio il 

pontefice. Un monaco costantinopolitano, che si chiamava Teodoro 

Spudeo, di Santa Sofia, ha scritto dei documenti che ci informano su 

ciò che avvenne. Il papa fu condotto a Costantinopoli e, durante il 

viaggio, gli fu addirittura impedito di lavarsi per 47 giorni. Giunto 

nella capitale dovette aspettare 93 giorni per essere interrogato. 

Infine, il processo si rivelò una farsa. Fu condotto qui all’ippodromo 

ed accusato davanti alla popolazione di aver tradito l’impero. Fu 

condannato a morte e, dinanzi a tutti, gli vennero strappate le vesti 

sacerdotali. L’imperatore, dal kathisma, tramutò la condanna a morte 

in esilio ed egli fu inviato in Crimea, dove morì di stenti pochi anni 

dopo. La stessa sorte dovette subire il monaco Massimo il 

Confessore che difendeva le stesse tesi del papa. 

Martino I viene ricordato come confessor fidei, perché, pur non 

essendo stato ucciso direttamente, ha pagato con l’esilio e con la 

morte di stenti la difesa della fede cattolica: senza una piena volontà 

umana, Cristo non sarebbe stato vero uomo, ma solo un corpo nelle 

mani della divinità. 

 
 

 

Istanbul – Costantinopoli  

 

Il Bosforo... 
(Istanbul Boğazı) Quando al tramonto ci 

si ferma sulle rive del Bosforo per 

ammirare la luce rosseggiante che si 

riflette sulle finestre delle case di fronte, 

si capisce perché gli uomini hanno scelto 

secoli fa questo incantevole sito. In questi 

momenti Istanbul è indubbiamente una 

delle più splendide città del mondo. 



 78 

Un soggiorno ad Istanbul non potrebbe finire, senza la tradizionale 

ed indimenticabile escursione sul  Bosforo, questo stretto sinuoso 

che separa l'Europa dall'Asia. Le sue rive 

offrono un miscuglio di passato e di presente, 

di splendore grandioso e di bellezza naturale. 

Gli alberghi moderni accanto ai Yali (ville di 

legno in riva al mare), i palazzi di marmo 

bianco accanto alle rudi fortezze di pietra e le 

abitazioni eleganti accanto ai piccoli villaggi di 

pescatori. Il miglior mezzo per scoprire il 

Bosforo è quello di imbarcarsi su un vaporetto 

in partenza da Eminönü che si ferma 

alternativamente sulla costa asiatica ed europea 

dello stretto. Questa passeggiata, ad un 

prezzo ragionevole, dura circa sei ore.   

 

 

 

 

  
 

Dinanzi alla Chiesa di S. Irene 

 

 
La chiesa di Sant'Irene è un esempio della prima architettura bizantina 

 

 

Il I concilio di Costantinopoli 

La Chiesa della S. Irene è stata costruita prima dell’attuale S. Sofia 

che è del periodo di Giustiniano. Anche S. Irene è stata trasformata 

in edificio statale, laico, come è accaduto a S. Sofia che è ora un 

Museo. All’interno di S. Irene è proibito celebrare qualsiasi liturgia. 

La si utilizza per concerti ed esposizioni. 



 79 

 

S. Irene è dedicata non alla santa di nome Irene, ma alla Divina 

Pace, alla santa “pace”, “eirene”, alla pace che Dio è, che Dio dona. 

Per questo non è corretto chiamarla Chiesa di S. Irene, ma la 

traduzione appropriata è piuttosto Chiesa “della Santa Eirene”, “della 

santa pace”. Mi viene in mente un parallelo che può essere forse 

appropriato: come Augusto costruì l’Ara Pacis, l’Altare della Pace, 

ad indicare che con il suo avvento al potere era terminata un’era di 

lotte fratricide, così Costantino – riteniamo che due siano le chiese di 

fondazione costantiniana a Costantinopoli, quella dei Santi Apostoli 

e appunto S. Irene, anche se S. Irene potrebbe essere 

immediatamente successiva – volle edificare una Chiesa alla Pace 

donata da Cristo, attraverso l’opera pacificatrice dell’imperatore. 

 

Da documenti che si sono conservati – come la Storia 

ecclesiastica di Socrate - risulta chiaramente che quest’ultima è stata 

la chiesa del vescovo della città, prima dell’edificazione di S. Sofia. 

È la chiesa nella quale si è celebrato il primo Concilio di 

Costantinopoli, che è il secondo Concilio ecumenico, svoltosi nel 

381. Il Concilio fu iniziato nelle sale del Palazzo Imperiale e si 

svolse poi in questa chiesa. Il Palazzo imperiale è andato quasi 

completamente distrutto; è possibile osservarne alcuni resti nel 

Museo dei Mosaici e nel Palazzo di Bucoleone, vicino alle mura a 

sud della città, mentre scavi recenti sono in corso in altre zone di 

questo grande complesso. 

 

Le definizioni dogmatiche del Concilio Costantinopolitano I sono 

molto importanti e riguardano vari aspetti che cercheremo di vedere 

insieme. Esse confluirono tutte nel Credo che oggi 

chiamiamo Niceno-Costantinopolitano, appunto perché proclamato 

in questo Concilio, ma a partire da quello di Nicea, svoltosi 

nell’antica città di Nicea, oggi İznik. 

 

Ecco il Simbolo di fede del Concilio costantinopolitano, nella sua 

versione originale, leggermente differente da quella che utilizziamo 

nella messa. È subito da notare che il Simbolo di fede niceno-

costantinopolitano sceglie il verbo al plurale: noi crediamo. Questo 

ci ricorda che certo la professione di fede è personale, ma che essa è 

anche ecclesiale. Noi crediamo la fede della Chiesa, non inventiamo 

noi la fede cristiana, ma la professiamo insieme a tutta la Chiesa. 



 80 

 

Crediamo in un solo Dio, Padre onnipotente, 

Creatore del cielo e della terra, 

di tutte le cose visibili e invisibili. 

Ed in un solo Signore, Gesù Cristo, 

Unigenito Figlio di Dio, 

nato dal Padre prima di tutti i secoli: 

Dio da Dio, Luce da Luce, 

Dio vero da Dio vero, 

generato, non creato, 

della sostanza del Padre; 

per mezzo di Lui tutte le cose 

sono state create. 

Per noi uomini e per la nostra salvezza 

discese dal cielo, 

e per opera dello Spirito Santo 

si è incarnato nel seno della Vergine Maria 

e si è fatto uomo. 

Fu crocifisso per noi sotto Ponzio Pilato 

morì e fu sepolto. 

Il terzo giorno è risuscitato, 

secondo le Scritture, 

è salito al cielo, siede alla destra del Padre. 

E di nuovo verrà, nella gloria 

per giudicare i vivi e i morti 

e il suo regno non avrà fine. 

Crediamo nello Spirito Santo, 

che è Signore e dà la vita, 

e procede dal Padre. 

Con il Padre e il Figlio 

è adorato e glorificato, 

e ha parlato per mezzo dei profeti. 

Crediamo la Chiesa, 

una santa cattolica e apostolica. 

Professiamo un solo Battesimo 

per il perdono dei peccati. 

Aspettiamo la risurrezione dei morti 

e la vita del mondo che verrà. 

Amen 

 



 81 

Vediamo innanzitutto la divinità dello Spirito Santo. Il Credo di 

Nicea diceva già tutto, ma lo diceva in forma estremamente sintetica: 

“Crediamo allo Spirito Santo”. Non c’era altra aggiunta o 

spiegazione. Ecco che alcuni, che vengono chiamati dagli storici 

pneumatomachi (“combattenti contro lo Spirito”) o macedoniani 

(Macedonio era stato patriarca a Costantinopoli alcuni decenni 

prima, ma non sappiamo cosa pensasse esattamente dello Spirito), 

affermavano che lo Spirito era inferiore per dignità a Cristo, poiché 

non era Dio, ma era solo un ministro o un interprete o un angelo. I 

Padri, riunitisi nel concilio, rifiutarono questa dottrina come eretica e 

proclamarono che veramente lo Spirito è Dio, come il Padre e come 

il Figlio. Comprendiamo immediatamente alcune espressioni del 

Credo Niceno-Costantinopolitano proprio in questa chiave. È 

“Signore”, insieme al Padre ed al Figlio, “dà la vita”, cioè è creatore 

e salvatore insieme al Padre ed al Figlio. 

 

Possiamo sottolineare un’ulteriore espressione a cui talvolta non 

diamo peso: “Con il Padre ed il Figlio è adorato e conglorificato”. 

Questa affermazione vuole indicare che tutta la gloria che è del Padre 

e del Figlio è giustamente anche dello Spirito. La Trinità riceve 

insieme lo stesso onore, la stessa gloria. Ma, se ci spingiamo ancora 

un passo avanti, comprendiamo che la lode, la dossologia (il 

glorificare Dio) è veramente l’unico atteggiamento adatto dinanzi a 

Dio, perché Dio è così grande, è così sconfinato nella sua bellezza e 

nel suo mistero, che non si tratta tanto di comprenderlo, quanto di 

lodarlo, di adorarlo, di essere continuamente dinanzi a Lui in 

atteggiamento di meraviglia e stupore. 

 

Come ha scritto Olivier Clément: «Nella formula sullo Spirito Santo 

che ‘procede dal Padre, è adorato e glorificato con il Padre e il 

Figlio’, si può individuare in primo luogo un approccio apofatico e 

dossologico orientato a ciò che vi è di inesauribile nella persona». 

Affermare che lo Spirito è mistero dinanzi al quale non si può che 

tacere e cadere in adorazione è un modo orante di dire che lo Spirito 

è Dio. 

 

Altre due questioni affrontate a Costantinopoli si possono presentare 

come due facce simmetriche del mistero cristiano. Una volta 

divenuto ancor più chiaro, a Nicea, ciò che i cristiani avevano 

sempre creduto, cioè che Gesù Cristo era Dio, si ponevano appunto 

due problemi ai teologi ed ai pastori: in primo luogo come in Cristo 



 82 

si uniscono l’umanità e la divinità, come si relazionano, come con-

vivono ed, in secondo luogo, poiché il Cristo è Dio e poiché lo 

Spirito è Dio, chi è allora il Dio unico, come parlare dell’unità del 

Padre e del Figlio e dello Spirito? 

 

Per quel che riguarda la prima questione il Concilio confutò la 

proposta fatta da Apollinare di Laodicea. Questa questione 

continuerà in forme diverse fino al III Concilio di Costantinopoli. In 

essa, infatti – come d’altronde nell’altra! – possiamo scorgere tutta 

l’originalità e la bellezza del cristianesimo. Sarebbe molto più facile 

tenere distinti l’uomo e Dio, come in effetti è sempre stato fatto in 

tutta la storia del pensiero e delle religioni dell’umanità. Il 

materialismo ha scelto l’uomo, lo spiritualismo ha scelto Dio, ma 

sempre in una logica di opposizione: o l’uno o l’altro, perché l’uno è 

il nemico dell’altro. Se privilegio Dio, perdo la terra; se scelgo la 

terra, debbo dimenticare Dio. 

 

Le forme più diverse di mediazione nelle diverse religioni 

dell’umanità hanno, sì, scelto la via di una qualche comunicazione 

fra Dio e l’uomo, ma conservando l’infinito abisso che separa l’uno 

dall’altro: un abisso incolmabile. Il cristianesimo ha coscienza di 

questa infinita differenza – vedi appunto la dossologia della Trinità – 

ma annuncia che Dio stesso si è abbassato fino a far abitare in Cristo 

corporalmente, “la divinità tutta intera” (Col 2,9)! A chi critica la 

fede cristiana dicendo che non è possibile che Dio si faccia uomo - 

perché Dio è onnipotente, mentre l’uomo non lo è - la Chiesa 

risponde dicendo proprio che è questa affermazione a negare 

l’onnipotenza di Dio, decidendo troppo umanamente ciò che è 

impossibile a Dio, senza credere nella sconfinata potenza della sua 

onnipotenza che può anche, solo che lo voglia, abbassarsi all’uomo! 

Ecco tutto il cristianesimo: Cristo vero Dio e vero uomo. 

 

Apollinare di Laodicea (non Laodicea di Frigia, ma Laodicea di 

Siria) propose allora uno schema che oggi gli studiosi definiscono 

come “Logos-sarx”, “Logos-carne”. Come è possibile in Gesù 

l’unione della divinità e dell’umanità? Apollinare rispondeva che non 

c’era una umanità completa nel Cristo, ma in Lui c’era solo la carne 

umana, senza l’anima, senza le facoltà superiori, intellettuali, umane. 

Ciò che è l’anima in ogni uomo, è il Figlio di Dio nel Cristo 

incarnato. Il Figlio di Dio avrebbe così vivificato un corpo umano, 

altrimenti senza vita. I padri di Costantinopoli risposero che questo 



 83 

era inaccettabile. Il mistero cristiano è che Dio ha assunto tutto 

l’uomo, un uomo composto non solo di corpo, ma anche di anima 

e di facoltà superiori. Questo ha, fra l’altro, delle conseguenze 

spirituali straordinarie: apre la via alla possibilità che veramente Dio 

abiti nel cuore dell’uomo, nella sua vita, senza distruggere la sua 

anima, la sua intelligenza, il suo cuore, la sua stessa vita, ma, 

piuttosto, riempiendo tutto interamente della presenza divina! Così 

afferma la definizione del primo concilio di Costantinopoli, su questo 

punto: 

 

Riteniamo anche, intatta, la dottrina dell'incarnazione del Signore; 

non accettiamo, cioè l'assunzione di una carne senz'anima, senza 

intelligenza, imperfetta, ben sapendo che il Verbo di Dio, perfetto 

prima dei secoli, è divenuto perfetto uomo negli ultimi tempi per la 

nostra salvezza. 

 

Veniamo all’ultimo, importantissimo, aspetto dogmatico. È la 

problematica simmetrica alla quale abbiamo già accennato: poiché il 

Figlio di Dio è Dio – e lo è anche lo Spirito - allora come pensare 

l’unità e l’unicità di Dio? Come evitare il rischio di un triteismo? 

Come può lo stesso Dio dell’Antico Testamento che è chiaramente 

uno, essere anche Padre, Figlio e Spirito? 

 

Il Concilio formulò così la fede della Chiesa, esprimendo 

nuovamente ciò che implicitamente era stato sempre creduto fin dai 

testi neotestamentari, ma esprimendolo in termini nuovi: “Una sola 

divinità, potenza, sostanza, in tre ipostasi, in tre persone”. Così il 

passaggio integrale della definizione di Costantinopoli: 

 

Questa fede, infatti, deve essere approvata da voi, da noi e da quanti 

non distorcono il senso della vera fede essendo essa antichissima e 

conforme al battesimo; essa ci insegna a credere nel nome del 

Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, cioè in una sola divinità, 

potenza, sostanza del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, in una 

uguale dignità, e in un potere coeterno, in tre perfettissime ipostasi, 

cioè in tre perfette persone, ossia tali, che non abbia luogo in esse né 

la follia di Sabellio con la confusione delle persone, con la 

soppressione delle proprietà personali, né prevalga la bestemmia 

degli Eunomiani, degli Ariani, dei Pneumatomachi, per cui, divisa la 

sostanza, o la natura, o la divinità, si aggiunga all'increata, 



 84 

consostanziale e coeterna Trinità una natura posteriore, creata, o di 

diversa sostanza. 

 

Il Concilio si servì così dell’espressione “ipostasi”, che sarà tradotta 

in latino con “persona”. Questo termine era già stato usato da 

Origene, ad Alessandria, ma, ai suoi tempi, “ipostasi” rischiava 

ancora di dare l’idea dell’esistenza di tre diverse divinità. Come si è 

detto in Cappadocia, fu il lavoro teologico dei tre grandi Padri 

Cappadoci – Basilio, Gregorio di Nissa, suo fratello, e Gregorio di 

Nazianzo che fu studente ad Atene con Basilio e che divenne suo 

grandissimo amico – a spianare la strada. Proprio Gregorio di Nissa e 

Gregorio di Nazianzo parteciparono al Concilio e, durante il 

Concilio, il Nazianzieno fu eletto patriarca di Costantinopoli 

(precedentemente predicava in città, nella piccola chiesa 

dell’Anastasis), ma, dopo pochi mesi, si dimise dall’incarico. Anche 

l’imperatore Teodosio partecipò ai lavori del Concilio e vi 

parteciparono altre importanti figure del tempo come Cirillo di 

Gerusalemme e Diodoro di Tarso. Possiamo immaginarli tutti qui, in 

questo luogo, se torniamo con l’immaginazione indietro nel tempo. 

 

Dunque lo straordinario lavoro intellettuale e spirituale dei 

Cappadoci fu quello di comprendere e mostrare come il Padre, il 

Figlio e lo Spirito siano relazioni d’amore. Se uno solo è Dio, se 

una sola e unica è la sostanza divina, perché allora Gesù ci ha 

rivelato di essere il Figlio del Padre? Cosa significa affermare che 

Dio è Padre e Figlio e che lo Spirito li unisce? 

 

Perché Dio è amore non solo dal momento in cui decide di creare il 

mondo e l’uomo per amore, ma è amore ab aeterno, è continuo dono 

d’amore che le tre persone divine si scambiano. Il Padre è Dio ed è 

Padre in quanto dona tutta la divinità, senza nulla trattenere, al Figlio 

ed allo Spirito. Ed il Figlio è tutta la divinità, ma in quanto ricevuta 

filialmente nell’amore dal Padre per poterla a sua volta ridonare. E 

non solo questo: il Padre ed il Figlio non solo si amano, ma amano 

insieme e questa è la realtà dello Spirito Santo.  

 

Tutto il movimento di fede e di pensiero che ha portato a questo 

Concilio è all’origine delle successive riflessioni sul concetto di 

“persona” in prospettiva antropologica. L’uomo è “persona” perché 

esiste per la relazione, esiste per l’amore. Ciò che ci rende persone 

non è il chiuderci; all’opposto noi siamo persone a motivo delle 



 85 

relazioni dalle quali siamo costituiti e nelle quali ci doniamo agli 

altri.  una bellissima meditazione di J, che ci introduce proprio a 

questo, oltre ad un breve testo di G. K. Chesterton. Potete leggerli 

poi con calma. 

 

Se nell’esperienza umana, al fine di essere noi stessi, noi tendiamo 

ad incontrare l’altro e ad amarlo, desiderando di diventare uno con 

lui, in Dio questo è pienezza di realtà. In Lui veramente l’amore è 

differenza e insieme unità nell’amore. Il Padre non sarebbe Padre 

senza il Figlio. Ed il Padre è stato sempre Padre, non lo è divenuto 

con la creazione del primo uomo. Ed il Padre ed il Figlio sono due 

persone e lo sono sempre state ma, come dice Gesù, “Io e il Padre 

siamo uno, una sola cosa”. 

 

Pensate alla rivelazione del mistero. Noi crediamo non solo che Dio 

ci rivela cosa vuole da noi – questo è ammesso da molte religioni. Il 

cuore della rivelazione cristiana non sta nel fatto che Dio ci dice la 

sua volontà, ma nel fatto che realmente, per quanto a noi è possibile, 

Dio si fa conoscere nella sua identità. È questo lo scandalo del 

cristianesimo: Dio si fa conoscere in sé stesso! 

 

Di seguito troviamo un brano di uno dei più grandi studiosi 

contemporanei dell’Islam, un padre bianco del PISAI, p. Maurice 

Borrmans7 che ci aiuta a focalizzare la peculiarità del cristianesimo: 

 

Ci si accorge che nell’Islam Allah non propone nel Corano una 

autorivelazione di se stesso (che sfuggirebbe alla ragione) ma una 

rivelazione della sua volontà sull’uomo, e cioè come l’uomo lo 

debba nominare ed adorare e come l’uomo debba trattare se stesso e 

gli altri uomini per realizzare perfettamente la volontà di Dio. 

Questa rivelazione (che non sembra sovrannaturale nel suo 

contenuto) corrisponderebbe, tutto sommato, all’insieme delle verità 

che il filosofo raggiunge con la sua ragione e con grande fatica e 

che il profeta riceve e trasmette tramite la rivelazione e senza fatica. 

Il “rivelato” rimane estrinseco al “rivelatore”, e questo spiega forse 

perché fede e ragione sembrano spesso gemellate. Come confessa, 

nella sua autobiografia, Mons. Mulla Zadé (1881-1959), convertitosi 

 
7 Questo breve testo è tratto dall’articolo Ragione e fede nei pensatori arabi 

musulmani, in La filosofia e l’Islam, a cura di Gregorio Piaia, Gregoriana Libreria 
Editrice, 1996, pp. 56-57. 



 86 

a Gesù Cristo dall’Islam turco della sua infanzia: “Dal monoteismo 

unipersonale dell’Islam, dal suo Dio storico ma solitario, si scende 

facilmente ed inevitabilmente a un “deismo” multiforme, 

razionalista o idealista o monista o agnostico, con un Dio lontano e 

indifferente, oppure immanente e diffuso... L’evoluzione della 

teologia, della filosofia e della mistica musulmana è la prova di 

questa legge di degradazione e di entropia crescente”. A lui parve 

che il Dio dell’Islam fosse un Dio che, dopo aver rivelato la Sua 

unicità trascendente (ma ci vuole davvero una rivelazione per 

questo?), sembra non avere una vita intima da comunicare. Sarebbe 

dunque opportuno, in un dibattito approfondito sulle religioni 

“rivelate”, sviluppare studi comparatistici per quanto riguarda la 

“rivelazione” stessa. 

 

Ma proprio da questa autorivelazione divina, scaturisce la vera 

identità dell’uomo. Alla eterna domanda in cosa consista l’essere 

dell’uomo “ad immagine di Dio” (domanda intorno alla quale tanti 

pensatori si sono affaticati, indicando ora la ragione, ora la libertà, 

ora l’efficacia storica come l’elemento che accomuna essenzialmente 

Dio e l’uomo) il cristianesimo risponde: è nell’essere relazione, è 

nell’esigenza ineludibile d’amore, di essere dono e di vivere del dono 

ricevuto, che consiste la somiglianza fra Dio e l’uomo. L’uomo è 

esigenza d’amore, perché ad immagine di Dio, che è amore e 

relazione, l’uomo è stato pensato e creato. E all’uomo è necessaria la 

fecondità, perché all’uomo non basta amare ed essere riamato! 

L’uomo cerca l’amore di un altro essere con il quale dare ancora la 

vita ad altri (pensiamo solo al legame essenziale che esiste fra 

l’amore dell’uomo e della sua donna ed il desiderio di fecondità, di 

attesa per i figli che nasceranno). Come il Padre ed il Figlio non solo 

si amano, ma amando pure l’uno insieme all’altro, spirano lo Spirito 

Santo. Solo in chiave evocativa vi cito una famosa frase di A. De 

Saint-Exupéry che, cercando di comprendere l’essenziale dell’amore 

umano, scriveva in Terra degli uomini: “Amare non è guardarsi 

negli occhi l’un l’altro, ma guardare insieme nella stessa direzione”. 

Senza fecondità, senza un terzo che è amato, senza amore per la vita, 

non si dà vero amore fra due persone! 

 

Vi dicevo che in S. Irene non è oggi possibile celebrare. Dopo la 

conquista turca la chiesa divenne arsenale dei giannizzeri, fino al 

1874. Fu poi trasformata in museo militare e solo nel 1946 riportata 

alle sue linee originarie. Le sue fondazioni poggiano su due antichi 



 87 

templi dedicati ad Apollo ed Afrodite. All’interno è possibile vedere, 

nell’abside, un mosaico del periodo iconoclasta, una semplice croce 

su di un podio a tre gradini. 

 

Ecco una bellissima meditazione sulla Trinità di Papa Benedetto 

XVI, risalente al suo periodo di insegnamento di teologia: dell’allora 

cardinal Ratzinger, citato precedentemente: 

 

“Le ‘tre persone’ sussistenti in Dio, costituiscono la realtà della 

parola e dell’amore nella loro mutua circuminsessione. Non sono 

sostanze, personalità intese nel senso moderno, bensì una 

correlazione, la cui pura attualità (‘pacchetto d’onde!’) non 

distrugge l’unità dell’Essere supremo, ma ce la spiega. 

S. Agostino ha trasfuso questo pensiero nella seguente formula: 

“Egli viene chiamato Padre non in relazione a sé, ma solo in 

relazione al Figlio; considerato in se stesso, egli è semplicemente 

Dio”. Qui sì che viene bene in luce il fatto decisivo. ‘Padre’ è un 

puro concetto di relazione. Solo nella sua contrapposizione all’Altro, 

egli è Padre; nel suo essere in sé, egli è semplicemente Dio. La 

persona, dice puramente un rapporto di correlazione, non altro. In 

lui però, la correlazione non è qualcosa che venga ad aggiungersi 

alla persona, come avviene in noi, ove essa sussiste solo in linea di 

possibilità di rapporto. 

Espresso con le immagini classiche della tradizione cristiana, ciò 

significa questo: la prima persona non genera il Figlio come se alla 

persona finita venisse ad aggiungersi l’atto del generare, ma è 

invece il fatto stesso del generare, dell’abbandonarsi, del fluire. Essa 

si identifica con l’atto di abbandono. Solo in quanto atto siffatto è 

persona; per cui non è l’essere che si dona, bensì l’atto stesso di 

donazione; è ‘onda’, non ‘corpuscolo’... Con quest’idea di 

correlazione esprimentesi nella parola e nell’amore, indipendente 

dal concetto di ‘sostanza’ e non catalogabile fra gli ‘accidenti’, il 

pensiero cristiano ha trovato il nucleo centrale del concetto di 

‘persona’, che dice qualcosa di ben diverso e infinitamente più alto 

della semplice idea di ‘individuo’. Ascoltiamo ancora una volta S. 

Agostino: “In Dio non si danno accidenti, ma solo... sostanza e 

relazione”. In questa semplice ammissione, si cela un’autentica 

rivoluzione del quadro del mondo: la supremazia assoluta del 

pensiero accentrato sulla sostanza viene scardinata, in quanto la 

relazione viene scoperta come modalità primitiva ed equipollente del 

reale. Si rende così possibile il superamento di ciò che noi 



 88 

chiamiamo oggi ‘pensiero oggettivante’, e si affaccia alla ribalta un 

nuovo piano dell’essere. Con ogni probabilità bisognerà anche dire 

che il compito derivante al pensiero filosofico da queste circostanze 

di fatto è ancora ben lungi dall’esser stato eseguito, quantunque il 

pensiero moderno dipenda dalle prospettive qui aperte, senza le 

quali non sarebbe nemmeno immaginabile. 

Nel vangelo di Giovanni, Cristo dice di sé: “Il Figlio non può far 

nulla da sé” (Gv 5,19-30). Ciò sembra denotare la destituzione da 

ogni potere cui soggiace il Figlio, egli non ha nulla di proprio, ma è 

tuttavia presente come Figlio, per cui può agire unicamente 

attingendo a colui dal quale trae l’essere. Balza quindi subito agli 

occhi come il concetto di ‘figlio’ sia un’idea di relazione. 

Chiamandolo ‘Figlio’, Giovanni designa il Signore in una maniera 

che addita perennemente un principio che sta fuori e sopra di lui; 

impiega quindi un’espressione che sottintende essenzialmente una 

correlazione. Viene così a collocare l’intera sua cristologia nel 

contesto dell’idea di relazione. Formule come quella da noi testé 

citata non fanno che sottolinearlo; si limitano soltanto quasi a 

dedurre in modo esplicito ciò che sta racchiuso nel termine ‘figlio’; 

la relatività che esso implica. Apparentemente, questo sta in 

contraddizione con quanto lo stesso Cristo dice poi di se stesso, 

sempre ancora in Giovanni: “Io e il Padre siamo una cosa sola” (Gv 

10,30). Chi però osserva le due affermazioni a distanza ravvicinata, 

potrà subito rilevare come esse in realtà si richiamino e si postulino 

a vicenda. Mentre Gesù viene chiamato Figlio, e quindi collocato in 

posizione ‘relativa’ col Padre, mentre si sviluppa la cristologia sotto 

forma di dottrina impostata sulla relazione, fluisce automaticamente 

la totale riconnessione di Cristo al Padre. E proprio perché egli non 

sta a sé; sta invece in lui, formando così una perenne unità con lui... 

Quale importanza rivesta tutto ciò, oltre che per la cristologia, 

anche per lumeggiare il significato e l’idea dell’esistenza cristiana 

in genere, viene chiaramente in luce quando Giovanni estende 

questo pensiero ai cristiani, ossia a coloro che discendono da Cristo. 

Qui risulta evidente come egli spieghi con la cristologia la posizione 

tipica del cristiano. A questo proposito, c’imbattiamo nello stesso 

intrecciarsi delle due serie di asserti che abbiamo notato prima. 

Parallelamente alla formula “Il Figlio non può far nulla da sé”, che 

spiega la cristologia come dottrina della relatività partendo dal 

concetto di ‘figlio’, si dice parlando degli adepti di Cristo, dei suoi 

discepoli: “Senza di me non potete far nulla” (Gv 15,5). In tal modo, 

l’esistenza cristiana vissuta assieme a Cristo viene incasellata nella 



 89 

categoria della relazione. E parallelamente alla conseguenza che 

porta Cristo a dire “Io e il Padre siamo una cosa sola”, sgorga dalle 

sue labbra la preghiera: “affinché siano una cosa sola, come noi 

siamo una cosa sola” (Gv 17,11-22). La rilevante differenza che 

stacca quest’ultima impostazione dalla cristologia, viene messa a 

fuoco dal fatto che l’unione dei cristiani fra loro non viene espressa 

all’indicativo come un’affermazione tassativa, ma in forma ottativa 

di preghiera. Vediamo ora di analizzare brevissimamente il tracciato 

sciorinatoci sotto gli occhi, esaminandolo nei suoi importanti 

riflessi. Il Figlio in quanto tale non sussiste affatto isolatamente, per 

conto suo, ma è invece una cosa sola col Padre; siccome non 

sussiste affatto accanto a lui, non rivendicando nulla di proprio 

perché sarebbe soltanto lui, non contrapponendo al Padre nulla di 

esclusivamente suo, non riservandosi alcuno spazio a titolo di pura 

proprietà sua, egli è ovviamente uguale e identico al Padre. La 

logica è stringente: se nulla c’è per cui egli sussista meramente a sé, 

se nella sua esistenza non si dà alcuna vita privata a parte, egli 

coincide ovviamente con lui, formando “una cosa sola”. Ora, è 

appunto questa totalitaria fusione tra i due Esseri, che intende 

esprimere la parola ‘figlio’. Per Giovanni, il termine ‘figlio’ denota 

un ‘essere-in-derivazione dall’altro’; con tale vocabolo, egli 

definisce quindi l’essere di questo Uomo come un derivare dall’Altro 

ed essere polarizzato su di lui, come un essere completamente aperto 

da entrambi i lati che non conosce alcuno spazio chiuso, riservato al 

solo ‘io’. Se in tal modo appare chiaro che l’essere di Gesù in 

quanto Cristo è un essere totalmente aperto, un essere ‘derivante’ e 

‘protendentesi’, che non poggia mai su se stesso né sussiste mai per 

conto suo, è al contempo tanto ovvio che tale essere è pura relazione 

(non sostanzialità), ed essendo pura relazione è anche pura unità. 

Ora, ciò che per principio si dice di Cristo, assurge simultaneamente 

– come già abbiamo visto – ad interpretazione dell’esistenza 

cristiana. Per Giovanni evangelista, essere cristiani vuol dire essere 

come il Figlio, diventar figli, e quindi non sussistere in sé e per sé, 

ma vivere invece in posizione completamente aperta, in ‘derivazione’ 

e in ‘protensione’. Per il seguace di Cristo, in quanto ‘cristiano’, ciò 

mantiene tutto il suo valore. E di fronte a tali asserzioni d’altissima 

portata, egli avvertirà chiaramente quanto poco sia davvero 

cristiano”8. 

 

 
8 Joseph Ratzinger, Introduzione al cristianesimo, Morcelliana, Brescia. 



 90 

Ed ecco un testo di G. K. Chesterton: 

 

“Se c’è una questione che gli illuminati e i progressisti hanno 

l’abitudine di deridere e di mettere in vista come un orribile esempio 

di aridità dogmatica e di stupido puntiglio settario, è questa 

questione atanasiana della co-eternità del Divin Figlio. D’altra 

parte, se c’è una cosa che gli stessi liberali sempre ci mettono 

innanzi come un tratto di puro e semplice Cristianesimo, immune da 

contese dottrinali, è la semplice frase: “Dio è Amore”. Eppure, le 

due affermazioni sono quasi identiche; per lo meno una è quasi un 

nonsenso senza l’altra. L’aridità del dogma è la sola via logica per 

arrivare ad affermare la bellezza del sentimento. Poiché, se c’è un 

essere senza principio, che esisteva prima di tutte le cose, che cosa 

poteva Egli amare quando non c’era nulla da amare? Se attraverso 

l’impensabile eternità Egli è solo, che significa dire: Egli è amore? 

La sola giustificazione di tale mistero è la mistica concezione che 

nella Sua stessa natura c’era qualche cosa di analogo 

all’autoespressione; qualche cosa che genera, e che contempla quel 

che ha generato. Senza tale idea, è illogico complicare la estrema 

essenza della divinità con un’idea come l’amore. Se i moderni 

realmente abbisognano di una semplice religione di amore, devono 

cercarla nel Credo atanasiano. La verità è che lo squillo del vero 

Cristianesimo, la sfida della carità e della semplicità di Betlemme e 

del Natale, mai suonò così decisamente e chiaramente come nella 

sfida di Atanasio al freddo compromesso degli ariani. Fu lui che 

realmente combatté per un Dio di amore contro un Dio incolore e 

lontano dominatore del cosmo; il Dio degli stoici e degli agnostici”9. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
9 G. K. Chesterton, L’uomo eterno, Rubbettino, 2008, pp. 281-282. 

 



 91 

İstanbul – Costantinopoli  

 

Palazzo di Topkapı, dinanzi al mare, avendo 

di fronte, sulla sponda asiatica, il quartiere 

di Kadiköy-Calcedonia 

 

 
 

Il Concilio di Calcedonia del 451. 
 

Il quartiere che porta oggi il nome di Kadiköy, è l’antica 

Calcedonia. Il nome antico è di origine fenicia e vuol dire “nuova 

città”, Karkhi Don. Il nome odierno, Kadiköy, è invece parola turca 

che significa “villaggio del giudice”, perché Maometto II, 

conquistatore di Costantinopoli, la diede al primo cadı o giudice di 

Istanbul. 

 

Sappiamo che il Concilio di Calcedonia si svolse, nel 451, nella 

importantissima Chiesa di S. Eufemia, vergine e martire della 

persecuzione di Diocleziano, morta nel 303. La Chiesa che era una 

Chiesa martiriale e che conservava il corpo della santa, venne 

distrutta negli anni che seguirono l’arrivo dei Turchi e, a tutt’oggi, 

non si è sicuri della precisa ubicazione. Forse una Chiesa armena ne 

conserva oggi l’antica localizzazione. Il corpo della santa riposa ora 

nella Chiesa del Patriarcato Ecumenico al Fener. 

 

Come sempre, ci interessa soprattutto conoscere i testi, subito dopo 

averli ambientati geograficamente. 

 

Leggiamo un brano della Dichiarazione di Calcedonia: 



 92 

 

Questo santo, grande e universale Sinodo, riunito per grazia di Dio e 

per volontà dei piissimi e cristianissimi imperatori nostri, gli augusti 

Valentiniano e Marciano, nella metropoli di Calcedonia in Bitinia, 

nel tempio della santa vincitrice e martire Eufemia, definisce quanto 

segue... 

[Questo concilio], infatti, si oppone a coloro che tentano di separare 

in due figli il mistero della divina economia; espelle dal sacro 

consesso quelli che osano dichiarare passibile la divinità 

dell'Unigenito; resiste a coloro che pensano ad una mescolanza o 

confusione delle due nature di Cristo; e scaccia quelli che 

affermano, da pazzi, essere stata o celeste, o di qualche altra 

sostanza, quella forma umana di servo che Egli assunse da noi; e 

scomunica, infine, coloro che favoleggiano di due nature del Signore 

prima dell'unione, ma ne concepiscono una sola dopo l'unione. 

Seguendo, quindi, i santi Padri, all'unanimità noi insegniamo a 

confessare un solo e medesimo Figlio: il Signore nostro Gesù Cristo, 

perfetto nella sua divinità e perfetto nella sua umanità, vero Dio e 

vero uomo, [composto] di anima razionale e del corpo, 

consostanziale al Padre per la divinità, e consostanziale a noi per 

l'umanità, simile in tutto a noi, fuorché nel peccato, generato dal 

Padre prima dei secoli secondo la divinità, e in questi ultimi tempi 

per noi e per la nostra salvezza da Maria vergine e madre di Dio, 

secondo l'umanità, uno e medesimo Cristo signore unigenito; da 

riconoscersi in due nature, senza confusione, immutabili, indivise, 

inseparabili, non essendo venuta meno la differenza delle nature a 

causa della loro unione, ma essendo stata, anzi, salvaguardata la 

proprietà di ciascuna natura, e concorrendo a formare una sola 

persona e ipostasi; Egli non è diviso o separato in due persone, ma è 

un unico e medesimo Figlio, unigenito, Dio, Verbo e Signore Gesù 

Cristo, come prima i profeti e poi lo stesso Gesù Cristo ci hanno 

insegnato di lui, e come ci ha trasmesso il simbolo dei padri. 

 

Quali tensioni e discussioni avevano preceduto il concilio? Solo a 

prima vista le questioni teologiche possono sembrare a noi 

lontanissime. Sono, invece, di una importanza enorme e determinano 

tutta la nostra spiritualità e la nostra visione cristiana, come cercherò 

ancora di mostrarvi. Torniamo indietro nel tempo: il concilio di 

Nicea aveva confermato tutti i cristiani nella fede che Gesù è 

veramente Dio ed il primo Concilio di Costantinopoli, come abbiamo 

già visto, aveva affermato che era corretto e necessario chiamare il 



 93 

Figlio “persona”, come il Padre e come lo Spirito: nell’unità di Dio, 

la Trinità delle persone, la loro comunione di amore. Si andava, però, 

ponendo un altro problema: poiché il Cristo è Dio, come è unita la 

sua divinità alla sua umanità? Il Figlio di Dio è persona ed è natura 

divina – e questo da sempre, ab aeterno – ma come può, allora, 

assumere una natura umana? 

 

Alcuni teologi del tempo usavano una terminologia che correva il 

rischio di dare l’idea che divinità ed umanità, in Cristo, fossero così 

irriducibili l’una all’altra da esserci, di fatto, solo giustapposizione. 

Dalle loro parole traspariva quasi come se, nel Figlio di Dio 

incarnato, ci fossero due persone distinte, che si muovevano in 

simultaneità! È proprio per questo che, prima del concilio di 

Efeso, Nestorio aveva detto: Maria non può essere detta la Madre di 

Dio, ma solo la Madre di Gesù – e così facendo aveva come diviso in 

due Gesù. Il Concilio aveva risposto che, proprio per l’unità del 

Figlio Incarnato, se Maria era la madre di Gesù, poteva benissimo 

essere detta – e doveva essere detta – Madre di Dio. Cercate di 

intuire come, dietro queste affermazioni, si chiarifica proprio la 

straordinaria novità della fede cristiana. Prima – e al di fuori – del 

cristianesimo non è data reale comunicazione e comunione fra Dio e 

l’uomo. Se si afferma l’uno, si perde l’altro, e viceversa. La 

straordinaria bellezza del cristianesimo sta proprio nell’affermazione 

che tutta la divinità abita corporalmente in Cristo! Se Efeso aveva 

escluso l’incomunicabilità fra divinità ed umanità in Cristo, un’altra 

possibilità era stata avanzata: il Figlio di Dio si fa uomo ma, una 

volta avvenuta l’incarnazione, l’umanità di Cristo non è più piena 

umanità, ma è qualcosa di diverso, perché l’umanità non è degna di 

Dio. 

 

Se era stata rifiutata la cristologia di Apollinare di Laodicea che 

affermava che in Cristo non c’era la parte umana spirituale, ma solo 

il corpo, come abbiamo già visto parlando del Costantinopolitano I, 

negli anni che precedettero il concilio di Calcedonia Eutiche, un 

monaco costantinopolitano, cominciò ad affermare – siamo nel 448 - 

che in Gesù, dopo l’Incarnazione, c’era una sola natura (da qui il 

termine che contraddistingue la sua dottrina: “monofisismo”, da 

“monos”, “una” e “fusis”, “natura”), quella divina. La divinità, 

unendosi all’umanità, la modificava, la modificava al punto che non 

era più vera umanità, ma solo divinità. Gli storici tendono a dire che 

Eutiche era, forse, più “ignorante” che eretico – non era un vero 



 94 

teologo ed usava i termini teologici in maniera grossolana. Certo è, 

però, che, volendo tenersi lontano dalle posizioni di Nestorio 

condannate ad Efeso, volendo cioè giustamente difendere l’unità di 

Gesù, lo faceva sacrificando la vera, piena e totale umanità del 

Cristo. Le sue posizioni non del tutto chiare si avvicinavano sia a 

quelle di Apollinare, sia a quelle dello gnostico Valentino che aveva 

affermato che, non potendo esserci vera comunione fra Dio e uomo, 

l’umanità di Cristo era solo “apparenza” (questa dottrina era indicata 

con il nome di docetismo, da “dokein”, “apparire”). Il Figlio di Dio, 

secondo la gnosi di Valentino, appare in terra come uomo, sembra 

uomo, ma in realtà è solamente Dio e mantiene una distanza infinità 

dall’umanità, non essendo possibile nell’umanità una reale presenza 

di Dio. Eutiche – questa era la sua terminologia – non riconosceva in 

Cristo due nature, quella divina e quella umana; piuttosto difendeva 

la tesi secondo la quale Cristo non era “della stessa sostanza 

dell’uomo”, perché una volta avvenuta l’Incarnazione delle due 

nature – che tali erano prima dell’unione - ne era risultata una sola, 

quella divina. 

 

Calcedonia risponde che l’unione piena del divino e dell’umano, che 

non è possibile per la sola opera dell’uomo, è invece possibile e reale 

nell’opera divina dell’Incarnazione. Veramente Cristo è “della stessa 

natura dell’uomo”, pur essendo insieme “della stessa natura di Dio”! 

“Il Signore Gesù Cristo è perfetto nella sua divinità e perfetto 

nella sua umanità, vero Dio e vero uomo”. La sua persona è divina 

– qui il Concilio riprende il termine di “ipostasis”, “persona” dal 

primo Concilio di Costantinopoli – ma questa persona divina 

sussistente si esprime perfettamente nella natura divina e nella natura 

umana, oramai non più dissolubili e scindibili. 

 

I cristiani di alcune regioni dell’Impero – in particolare i Copti, cioè i 

cristiani dell’Egitto, gli Armeni, i Siri, gli Assiri - si separarono dalla 

comunione ecclesiale e non accettarono le dichiarazioni del concilio. 

Furono per questo chiamati, per secoli, monofisiti o non-calcedonesi. 

Non possiamo, però, non richiamare qui due fatti decisivi per 

valutare bene ciò che allora successe. Innanzitutto il fatto che, nel 

loro rifiuto, molto pesò allora il desiderio di una autonomia dalla 

crescente importanza del patriarcato costantinopolitano e dalla sede 

imperiale a cui esso era legato. Fra l’altro questa scissione si rivelò 

poi rovinosa quando, all’epoca dell’invasione araba, nel VII secolo, i 

cristiani di queste chiese non formarono un fronte unico con 



 95 

Bisanzio, ma, senza comprendere pienamente ciò che stava 

accadendo e le conseguenze che nei secoli sarebbero seguite sul 

piano della libertà dell’evangelizzazione, accolsero senza resistenza i 

conquistatori provenienti dalla penisola arabica. 

 

Il secondo evento che getta una nuova luce sul passato è la presente 

stagione ecumenica. Tutti i patriarcati di queste chiese (Copte, Sire, 

Assire, Etiopi, Armene) hanno sottoscritto delle dichiarazioni 

cristologiche unitamente ai Papi Paolo VI prima e Giovanni Paolo 

II poi nelle quali si afferma congiuntamente che la fede in Cristo, 

vero Dio e vero uomo, è assolutamente identica per tutti. Da 

questo punto di vista, allora, lo scisma con queste Chiese appare 

veramente superato e non appare più opportuno usare il termine 

“monofisita” per indicare la loro fede che è, invece, pienamente 

cattolica.  

Come per la Chiesa ortodossa, il principale ostacolo alla piena unità 

resta la questione del Papato. 

 

 

Note sulla “Lettera a Diogneto” 
 

Il manoscritto dell’A Diogneto fu scoperto casualmente nel 1436 a 

Costantinopoli, pochi anni prima della caduta della capitale 

dell’impero bizantino. Il Codice che conteneva l’A Diogneto fu 

notato in una pescheria, ove era adibito a carta da imballaggio (così 

S. Zincone, nell’Introduzione alla sua traduzione dell’A Diogneto, 

Borla, Roma, 1977, p. 7). 

 

Il manoscritto cartaceo di 260 pagine, che si suole designare con la 

lettera F, conteneva 22 scritti di genere apologetico, di epoche 

diverse; i primi 5 erano attribuiti dal copista a Giustino filosofo e di 

questi l’ultimo è l’A Diogneto. L’erronea attribuzione fece sì che, per 

un certo tempo, l’A Diogneto fosse attribuita a Giustino stesso. 

L’editio princeps è del 1592. Dopo varie peripezie il documento 

arrivò nella Biblioteca municipale di Strasburgo dove fu distrutto nel 

1870 in seguito ad un bombardamento dell’artiglieria prussiana. 

 

Non si tratta, in realtà, di una lettera, ma di un breve trattato 

apologetico che presenta la fede cristiana ai pagani, in specie ad un 

personaggio di nome Diogneto. Gli studiosi non sono d’accordo sul 



 96 

luogo di origine dello scritto (si pensa all’ambiente alessandrino, ma 

anche a quello asiatico o a Roma), né sulla datazione (si ipotizza la 

fine del II secolo o anche il III secolo, ma c’è anche chi anticipa la 

data di composizione). 

 

Il testo critica prima gli idoli degli dèi pagani come opera dell’uomo, 

secondo uno schema conosciuto anche da altri autori cristiani; passa 

poi a criticare la religione ebraica che, pur affermando l’unicità di 

Dio, pretende di adorarlo con sacrifici animali, con leggi alimentari e 

con la differenziazione dei giorni sacri del calendario: 

 

Vedo, ottimo Diogneto, che tu ti accingi ad apprendere la religione 

dei cristiani e con molta saggezza e cura cerchi di sapere di loro. A 

quale Dio essi credono e come lo venerano, perché tutti disdegnano 

il mondo e disprezzano la morte, non considerano quelli che i greci 

ritengono dèi, non osservano la superstizione degli ebrei, quale 

amore si portano tra loro, e perché questa nuova stirpe e maniera di 

vivere siano comparsi al mondo ora e non prima. [...] 

 

Inoltre, credo che tu piuttosto desideri sapere perché essi non 

adorano Dio secondo gli ebrei. [...] Quelli che con sangue, grasso e 

olocausti credono di fargli sacrifici e con questi atti venerarlo, non 

mi pare che differiscano da coloro che tributano riverenza ad oggetti 

sordi che non possono partecipare al culto. Immaginarsi poi di fare 

le offerte a chi non ha bisogno di nulla! [...] 

 

Non è ingiusto accettare alcuna delle cose create da Dio ad uso 

degli uomini, come bellamente create e ricusarne altre come inutili e 

superflue? Non è empietà mentire intorno a Dio come di chi 

impedisce di fare il bene di sabato? Non è degno di scherno vantarsi 

della mutilazione del corpo, come si fosse particolarmente amati da 

Dio? Chi non crederebbe prova di follia e non di devozione 

inseguire le stelle e la luna per calcolare i mesi e gli anni, per 

distinguere le disposizioni divine e dividere i cambiamenti delle 

stagioni secondo i desideri, alcuni per le feste, altri per il dolore? 

[...] 

 

Segue la parte più bella e giustamente famosa, nella quale si descrive 

come la fede cristiana non consista in alcuna differenziazione 

esteriore, ma nell’amore di Dio e nella conversione del cuore 

all’amore dei fratelli: 



 97 

 

I cristiani né per regione, né per voce, né per costumi sono da 

distinguere dagli altri uomini. Infatti, non abitano città proprie, né 

usano un gergo che si differenzia, né conducono un genere di vita 

speciale. La loro dottrina non è nella scoperta del pensiero di uomini 

multiformi, né essi aderiscono ad una corrente filosofica umana, 

come fanno gli altri. Vivendo in città greche e barbare, come a 

ciascuno è capitato, e adeguandosi ai costumi del luogo nel vestito, 

nel cibo e nel resto, testimoniano un metodo di vita sociale mirabile 

e indubbiamente paradossale. Vivono nella loro patria, ma come 

forestieri; partecipano a tutto come cittadini e da tutto sono 

distaccati come stranieri. Ogni patria straniera è patria loro, e ogni 

patria è straniera. Si sposano come tutti e generano figli, ma non 

gettano i neonati. Mettono in comune la mensa, ma non il letto. Sono 

nella carne, ma non vivono secondo la carne. Dimorano nella terra, 

ma hanno la loro cittadinanza nel cielo. Obbediscono alle leggi 

stabilite, e con la loro vita superano le leggi. Amano tutti, e da tutti 

vengono perseguitati. Non sono conosciuti, e vengono condannati. 

Sono uccisi, e riprendono a vivere. Sono poveri, e fanno ricchi molti; 

mancano di tutto, e di tutto abbondano. Sono disprezzati, e nei 

disprezzi hanno gloria. Sono oltraggiati e proclamati giusti. Sono 

ingiuriati e benedicono; sono maltrattati ed onorano. Facendo del 

bene vengono puniti come malfattori; condannati gioiscono come se 

ricevessero la vita. Dai giudei sono combattuti come stranieri, e dai 

greci perseguitati, e coloro che li odiano non saprebbero dire il 

motivo dell'odio. 

 

Il capitolo VI paragona la presenza dei cristiani nel mondo all’azione 

dell’anima nel corpo: 

 

A dirla in breve, come è l'anima nel corpo, così nel mondo sono i 

cristiani. L'anima è diffusa in tutte le parti del corpo e i cristiani 

nelle città della terra. L'anima abita nel corpo, ma non è del corpo; i 

cristiani abitano nel mondo, ma non sono del mondo. L'anima 

invisibile è racchiusa in un corpo visibile; i cristiani si vedono nel 

mondo, ma la loro religione è invisibile. La carne odia l'anima e la 

combatte pur non avendo ricevuto ingiuria, perché impedisce di 

prendersi dei piaceri; il mondo che pur non ha avuto ingiustizia dai 

cristiani li odia perché si oppongono ai piaceri. L'anima ama la 

carne che la odia e le membra; anche i cristiani amano coloro che li 

odiano. L'anima è racchiusa nel corpo, ma essa sostiene il corpo; 



 98 

anche i cristiani sono nel mondo come in una prigione, ma essi 

sostengono il mondo. L'anima immortale abita in una dimora 

mortale; anche i cristiani vivono come stranieri tra le cose che si 

corrompono, aspettando l'incorruttibilità nei cieli. Maltrattata nei 

cibi e nelle bevande l'anima si raffina; anche i cristiani maltrattati, 

ogni giorno più si moltiplicano. Dio li ha messi in un posto tale che 

ad essi non è lecito abbandonare. 

 

Si passa poi al cuore dell’annunzio, alla piena conoscenza divina che, 

impossibile da raggiungere da parte dell’uomo, fu invece donata da 

Dio tramite il suo Figlio: 

 

Infatti, come ebbi a dire, non è una scoperta terrena da loro 

tramandata, né stimano di custodire con tanta cura un pensiero 

terreno né credono all'economia dei misteri umani. Ma quello che è 

veramente signore e creatore di tutto e Dio invisibile, egli stesso fece 

scendere dal cielo, tra gli uomini, la verità, la parola santa e 

incomprensibile e l'ha riposta nei loro cuori. Non già mandando, 

come qualcuno potrebbe pensare, qualche suo servo o angelo o 

principe o uno di coloro che sono preposti alle cose terrene o 

abitano nei cieli, ma mandando lo stesso artefice e fattore di tutte le 

cose, per cui creò i cieli e chiuse il mare nelle sue sponde e per cui 

tutti gli elementi fedelmente custodiscono i misteri. [...] 

Forse, come qualcuno potrebbe pensare, lo inviò per la tirannide, il 

timore e la prostrazione? No certo. Ma nella mitezza e nella bontà 

come un re manda suo figlio, lo inviò come Dio e come uomo per gli 

uomini; lo mandò come chi salva, per persuadere, non per far 

violenza. A Dio non si addice la violenza. Lo mandò per chiamare 

non per perseguitare; lo mandò per amore non per giudicare. Lo 

manderà a giudicare, e chi potrà sostenere la sua presenza? [...] 

 

Nessun uomo lo vide e lo conobbe, ma egli stesso si rivelò a noi. Si 

rivelò mediante la fede, con la quale solo è concesso vedere Dio. 

Dio, signore e creatore dell'universo, che ha fatto tutte le cose e le 

ha stabilite in ordine, non solo si mostrò amico degli uomini, ma 

anche magnanimo. Tale fu sempre, è e sarà: eccellente, buono, mite 

e veritiero, il solo buono. Avendo pensato un piano grande e 

ineffabile lo comunicò solo al Figlio. Finché lo teneva nel mistero e 

custodiva il suo saggio volere, pareva che non si curasse e non 

pensasse a noi. Dopo che per mezzo del suo Figlio diletto rivelò e 

manifestò ciò che aveva stabilito sin dall'inizio, ci concesse insieme 



 99 

ogni cosa, cioè di partecipare ai suoi benefici, di vederli e di 

comprenderli. Chi di noi se lo sarebbe aspettato? [...] 

 

Il piano di Dio, l'economia divina, rivela in Cristo tutto il mistero 

della storia: 

 

Egli, che prima ci convinse dell'impotenza della nostra natura per 

avere la vita, ora ci mostra il salvatore capace di salvare anche 

l'impossibile. Con queste due cose ha voluto che ci fidiamo della sua 

bontà e lo consideriamo nostro sostentatore, padre, maestro, 

consigliere, medico, mente, luce, onore, gloria, forza, vita, senza 

preoccuparsi del vestito e del cibo. [...] 

 

La carità è il cuore di tutto il cristianesimo: 

 

Una volta conosciutolo, hai idea di qual gioia sarai colmato? Come 

non amerai colui che tanto ti ha 

amato? Ad amarlo diventerai 

imitatore della sua bontà, e non 

ti meravigliare se un uomo può 

diventare imitatore di Dio: lo 

può volendolo lui (l'uomo). Non 

si è felici nell'opprimere il 

prossimo, nel voler ottenere più 

dei deboli, arricchirsi e 

tiranneggiare gli inferiori. In 

questo nessuno può imitare Dio, sono cose lontane dalla Sua 

grandezza! Ma chi prende su di sé il peso del prossimo e in ciò che è 

superiore cerca di beneficare l'inferiore; chi, dando ai bisognosi ciò 

che ha ricevuto da Dio, è come un Dio per i beneficati, egli è 

imitatore di Dio. [...] 
 

Il testo si conclude con una meditazione 

sull’albero della vita e quello della 

conoscenza del bene e del male nel libro 

della Genesi. Il testo è ormai illuminato 

dalla fede cristiana e rivela la vera essenza 

del peccato: 
 

Attendendo e ascoltando con cura, 

conoscerete quali cose Dio prepara a 

Maria con il Bambino – mosaico a S. Sofia 

 



 100 

quelli che lo amano rettamente. Diventano un paradiso di delizie e 

producono in se stessi, ornati di frutti vari, un albero fruttuoso e 

rigoglioso. In questo luogo, infatti, fu piantato l'albero della scienza 

e l'albero della vita; non l'albero della scienza, ma la disubbidienza 

uccide. Non è oscuro ciò che fu scritto: che Dio da principio piantò 

in mezzo al paradiso l'albero della scienza e l'albero della vita, 

indicando la vita con la scienza. Quelli che da principio non la 

usarono con chiarezza, per l'inganno del serpente furono denudati. 

Non si ha vita senza scienza, né scienza sicura senza vita vera, 

perciò i due alberi furono piantati vicino.  

L'apostolo, comprendendo questa forza e biasimando la scienza che 

si esercita sulla vita senza la norma della verità, dice: «La scienza 

gonfia, la carità, invece, edifica». Chi crede di sapere qualche cosa, 

senza la vera scienza testimoniata dalla vita, non sa: viene 

ingannato dal serpente, non avendo amato la vita. Lui, invece, con 

timore conosce e cerca la vita, pianta nella speranza aspettando il 

frutto. La scienza sia il tuo cuore e la vita la parola vera recepita. 

Portandone l'albero e cogliendone il frutto abbonderai sempre delle 

cose che si desiderano davanti a Dio, che il serpente non tocca e 

l'inganno non avvince; Eva non è corrotta ma è riconosciuta 

vergine. Si addita la salvezza, gli apostoli comprendono, la Pasqua 

del Signore si avvicina, si compiono i tempi e si dispongono in 

ordine, e il Verbo che ammaestra i santi si rallegra. Per lui il Padre 

è glorificato; a lui la gloria nei secoli. Amen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



 101 

 
 

TERZO  GIORNO 
 

Domenica  6  ottobre 2013 

 

ISTANBUL – ADIYAMAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Programma giornata 

 

Prima colazione in hotel. In tempo utile trasferimento all’aeroporto 

per il volo su Adiyaman, all’arrivo trasferimento all’hotel pranzo e 

partenza con i  pulmini per la sommità del Monte Nemrut per la 

visita del famoso tumulo di Antioco, re dei Commegeni circondato 

dalle gigantesche statue con la vista di Eufrate in particolare. Al 

termine rientro in hotel cena e pernottamento. 

 

 

 

 
ADIYAMAN  

 

Adıyaman, con il patrimonio culturale, le bellezze naturali, le 

vestigia che ospita nel suo territorio e con il monte Nemrut, incluso 

nella lista del patrimonio mondiale UNESCO, è uno dei luoghi che 

dovete assolutamente visitare  



 102 

 

Storia  

Adıyaman, con la sua storia che risale al 40.000 a.C., è uno degli 

insediamenti più antichi del mondo. La storia di questo territorio, in 

base ai reperti, si può classificare in questo modo : il Paleolitico fino 

al 7000 a.C, il Neolitico dal 7000 al 5000 a.C., il Calcolitico dal 5000 

al 3000 a.C, l’Era del Bronzo dal 3000 al 1200 a.C. Diverse le civiltà 

che l’hanno dominato : gli Ittiti (16501200 a.C.), gli Assiri (900700 

a.C.), i Frigi (750600 a.C.), i Persiani (600334 a.C.), i Macedoni 

(33469 a.C.), il regno di Commagene (69 a.C.72 d.C.), l’Impero 

Romano (72395), l’Impero Romano d’Oriente (Bisanzio), (395670), 

gli Emevidi (670758), gli Abbassidi (758926), gli Hamdani 

(926958), l’Impero Romano d’Oriente (Bisanzio) (9581114). Negli 

anni 11141181 subentrarono nella regione le incursioni turche: gli 

Eyyubi (11141204), i Selgiuchidi d’Anatolia, (12041298), i Mongoli 

(12301250), i Mammelucchi (12981393), le Signorie (13931516) in 

seguito alle quali nel 1516 passò sotto la dominazione dell’Impero 

Ottomano che durò fino alla fondazione della Repubblica Turca.  

Adıyaman divenne Distretto nel 1841 e venne governata da delegati 

del prefetto. Annessa a Diyarbakır nel 1849 venne amministrata da 

un prefetto. Nel periodo in cui Adıyaman era Sangiaccato 

(suddivisione amministrativa dell’Impero Ottomano con a capo un 

governatore) le vennero annessi i distretti di Besni, Siverek e Kahta. 

Nel 1859 Adıyaman ridivenne distretto e ci rimase fino al 1954; a 

seguito di cambiamenti nelle condizioni sociali, culturali ed 

economiche divenne comune il 01.12.1954 con la legge n. 6418.  

 

 

Il territorio  

La città, situata nella Regione Sud Est dell’Anatalolia ha 

un’altitudine di 669 m sul livello del mare. È circondata dalle città 

di: Diyarbakır ad Est, Şanlıurfa e Gaziantep a Sud, Kahramanmaraş 

ad Ovest e da Malatya a Nord. La città è divisa in 9 Distretti e ha una 

superficie di 7.614 km².  

Il suo territorio di natura collinare si appiana dal Nord verso il Sud 

ed è attraversato dall’Eufrate, il fiume più importante della Turchia, 

insieme ad altri fiumi di diversa lunghezza. Una gran parte della diga 

di Atatürk, che è la sesta più grande del mondo, si trova entro i 

confini della città.  

 

 



 103 

 

I valori culturali  

Adıyaman è stata teatro di diverse civiltà e ha ospitato tante culture 

proprio per questo possiede un ricco patrimonio culturale che si 

rifflette nell’abbigliamento tradizionale, nei suoi balli folkloristici, 

nei suoi matrimoni, nei suoi usi e costumi, nel senso dell’ospitalità; 

come anche nella produzione di bellissimi oggetti di artigianato 

come i tappeti, i kilim, i “cicim” (tessuti realizzati al telaio) e le 

sacche. Adıyaman è celebre nel mondo grazie alla sua leggenda, ai 

canti ed ai balli popolari on cui ha vinto il primato mondiale.  

 

IL SITO ARCHEOLOGICO DEL MONTE NEMRUT  

Il sito dista 87 km dal centro della città, 77 km percorrendo l’antica 

via di Arsameia e 53 km dal Distretto di Kahta. Questo tumulo, che è 

una meraviglia mondiale, si trova su una vetta della catena montuosa 

orientale dei Tauri, nel Distretto di AdıyamanKahta, all’esterno dei 

confini del villaggio di Karadut. Nemrut, l’ottava meraviglia del 

mondo, punto di incrocio spettacolare delle civiltà orientali ed 

occidentali, a 2206 m di altezza, con le sue incantevoli statue alte 10 

m e con le lapidi lunghe svariati metri, si trova nella lista del 

patrimonio mondiale dell’Unesco. Sopra il santuario funebre 

realizzato per Antioco I re di Commagene, è stato posto un tumulo 

con un alto strato di sassolini piatti e, intorno ad esso, terrazze con 

l’altare per il fuoco, statue gigantesche in stile greco-persiano e steli 

con bassorilievi. Per penetrare il mistero delle statue gigantesche che 

contemplano da 2000 anni i più straordinari spettacoli del sorgere e 

del tramonto del sole, è necessario andare alla scoperta della civiltà 

di Commagene.  

 

La civiltà di Commagene  

Commagene, che in greco significa “la società dei geni” in accordo 

con il suo nome è un regno che integra le credenze, la cultura e le 

tradizioni della civiltà greca e persiana. All’inizio del I secolo a.C, 

durante le guerre interne che misero fine alla dinastia dei Seleucidi, 

Commagene venne fondata come regno indipendente da parte di 

Mitridate Callini I. Esso raggiunse la notorietà durante il regno di 

Antioco Epifanio I (6232 a.C.) figlio di Mitridate Callini I. A lui fece 

seguito Antioco Mitridate II. In base alle fonti storiche il regno di 

Commagene, che durò 141 anni, venne annesso alla provincia 

romana quando Vespasiano conquistò la regione e perdurò fino al 72 

d.C.  



 104 

 

La scoperta del Monte Nemrut  

Il primo ad accennare alle vestigia che si trovano in cima al monte 

Nemrut, supponendo che risalissero agli Assiri, fu l’ingegnere 

tedesco Karl Sester, incaricato ei lavori stradali di Diyarbakır nel 

1881.  

Sulla scia delle informazioni date da Sester, una squadra diretta dal 

giovane scienziato Otto Punchtein, mandato dall’Accademia Reale 

per fare ricerche nella regione, effettuò degli studi sul tumulo in cima 

al monte Nemrut, sulle colossali statue che si trovavano sulle 

terrazze ad Est ed Ovest del tumulo e su diversi bassorilievi realizzati 

su lastre di pietra. In seguito a lunghi studi, Punchtein decifrò 

l’epigrafe greca e scoprì che queste vestigia appartenevano alla 

civiltà di Commagene ed erano state fatte costruire dal re Antioco I. 

L’epigrafe dettata da Antioco racchiude il segreto del monte Nemrut 

e le leggi di Antioco stesso 

In seguito, le ricerche sul Monte Nemrut vennero portate avanti 

dall’Ingegnere Tedesco Karl Humann e da Osman Hamdi Bey, 

fondatore del Museo Archeologico di Istanbul; dal 1953 al 1980 

dall’archeologa americana Theresa Goel e da Friedrich Karl Dörner e 

dal 1986 in poi questi studi proseguirono con Sencer Şahin studente 

di Karl Dörner. Gli scavi che hanno contribuito alla scoperta della 

civiltà di Commagene vennero effettuati, oltre al Monte Nemrut, 

anche ad Arsameia, Samsat e nel bacino dell’Eufrate. Tra i reperti 

ritrovati durante gli scavi, quelli trasportabili sono stati portati al 

Museo di Adıyaman ed il resto è salvaguardato nel Parco Nazionale.  

 

 

Il Tumulo  

È un tumulo artificiale di 50 

m di altezza, che all’origine 

era di 55 m, formato da 

30.000 mq di sassolini piatti 

su uno spazio del diametro 

di 150 m e si trova in mezzo 

alle terrazze di est, ovest e 

nord. Come definito 

nell’epigrafe stessa è la 

tomba del Re Antioco.  

 

 



 105 

Lo spazio sacro di Nemrut (Hierothesion) - La Terrazza Est  

Sı entra nello spazio sacro attraverso gli scalini scavati nella roccia. 

Qui si trovano le statue sedute sui troni in fila, dell’altezza di 10 m 

col viso rivolto al sole e ai loro due lati la galleria degli Avi e 

l’Altare.  

i lati della fila degli Dei, vi è la statua del eone, che rappresenta il 

protettore ed il simbolo del territorio che è dominato in terra dal 

Regno di Commagene; inoltre vi è l’altro simbolo considerato sacro 

che è la statua dell’Aquila protettrice, che rappresenta il dominio 

celeste e nello stesso tempo il simbolo di Giove, re degli Dei. A capo 

della fila degli Dei vi è la statua di Antioco I, Re di Commagene.  

Proprio di fronte ai troni vi è l’altare del fuoco di forma quadrata, 

costituito da blocchi di pietra con scalini. Questo era il luogo dove 

venivano presentate le offerte agli dei e bruciato il fuoco per essi; 

accanto si trova la statua del Leone protettore seduto. Antioco I, 

macedone da parte di madre e persiano da parte di padre, come 

sintesi del credo religioso greco-persiano ereditato, fece realizzare 

sulla cima più alta delle terre di Commagene la sua statua accanto 

alle statue degli Dei.  

 

Accanto al Re Antioco, nell’epigrafe dietro ai troni, vi è la statua di 

Tyché Commagene, dea dell’abbondanza, che diede il nome al regno 

che provvede a dare nutrimento a tutto. Il culto della dea, il cui nome 

latino è Fortuna, fu particolarmente diffuso nel Periodo Ellenistico, 

tanto da mettere in ombra gli altri dei. Essa era anche nota come dea 

del destino. Il melograno e l’uva sul apo della dea rappresentano 

l’abbondanza e la fertilità. Inoltre, sempre per evidenziare la sua 

prolificità, la dea ha in grembo della frutta.  

ZeusOromasdes è il dio degli dei ed è il dio del cielo. È il dio che 

rappresenta tutte le forze naturali del cielo. La luce, il chiarore, le 

nuvole, il tuono, il fulmine ed il lampo sono sotto il dominio di 

Giove. Come capo degli dei dell’Olimpo, pose il suo trono in cima 

ad esso. Dopo aver preso lo scettro reale, realizzato da Efesto 

(Vulcano), il dio fabbro, domina come padre degli uomini e degli 

dei. Chiunque riceva da lui questo scettro, che rappresenta il potere 

reale, può usare quell’autorità. Per questo si credeva che i re 

nascessero da Giove e venissero da lui allevati e formati. L’aquila è 

l’uccello sacro che ha il compito di trasmettere agli uomini le 

disposizioni di Giove.  

 



 106 

Apollo, nato dall’unione del Dio supremo Giove con Leto, figlia di 

Titano, è un dio dell’Anatolia; simboleggia il potere colto, quieto e 

misurato, ed essendo luce ha la capacità di vedere la natura e 

rappresenta la forza e la capacità di foggiare i metodi che si basano 

sulla facoltà mentale e la ricerca dei beni con l’intelletto.  

Ercole è il figlio del dio Giove e della mortale Alcmena. Personifica 

la forza fisica e la superiorità dell’uomo sulla natura. Agisce sempre 

per il bene e si rende utile all’umanità trionfando sulle avversità della 

natura e sul male. Hera (Giunione) odia e perseguita Ercole dal 

giorno in cui è nato poiché egli è il figlio che il marito Giove ha 

avuto da un’altra. É proprio questo odio di Hera che fa compiere a 

Ercole le famose imprese, una più difficile dell’altra. Egli compie il 

suo primo gesto valoroso a diciotto anni, uccidendo il leone di 

Nemea, come raffigurato nella statua, sulla terrazza est, che lo 

mostra con in mano la clava. Compì le sue mitiche dodici fatiche con 

la sola forza delle sue braccia e con la clava che tiene in mano. 

Ercole, che è il simbolo della forza fisica e morale, venne idolatrato 

sia come dio che come eroe.  

Sul lato Nord e Sud della terrazza vi sono le stele con i bassorilievi 

che rappresentano la genealogia della famiglia reale di Comamagene. 

Dietro ai troni, vi è l’epigrafe costituita da 237 righe, testamento 

religioso e sociale del re Antioco. Nel suo testamento (Nomos) 

dichiara come, in qualità di sovrano religioso e grazie alla sua fede, 

abbia superato grandi pericoli e situazioni senza speranza, vivendo 

una lunga esistenza felice. Asserisce di aver costruito questo luogo 

come patria comune a tutti gli dei e di aver realizzato le loro statue 

insieme alla sua con la stessa pietra onde rendersi immortale in 

mezzo all’eterna venerazione delle somme divinità 

Egli stabilisce che i rituali sacrificali per gli dei si debbono effettuare 

in quel luogo ed istituisce come giorni di festa il 16giorno del mese 

di Audnaios, giorno del suo compleanno, e il 10giorno del mese di 

Loos, giorno della sua incoronazione. Stabilisce di osservare questa 

tradizione come un dovere religioso poiché tutto ciò che viene fatto 

con fede si svolge facilmente, mentre la mancanza di fede porta alla 

rovina. Stabilisce che gli incaricati del santuario accolgano con 

premura la gente locale e straniera che giunge in questo luogo e che 

essi godano del festino mangiando e bevendo a volontà senza sentirsi 

spiati.  

Il Re Antioco, che aveva preso sotto la sua protezione i musicisti in 

servizio, fece un lascito di un terreno, per le spese di culto e per 

quelle dei banchetti e proibì che tali proprietà fossero usate al di fuori 



 107 

del loro scopo. Sempre lo stesso Re, nell’Epigrafe, vuole che si 

dimostri rispetto agli dei ed agli antenati ed augura che l’attenzione e 

la misericordia di tutti gli dei di Commagene, della Persia e della 

Macedonia, sia rivolta a coloro che saranno rispettosi. Il re e 

l’amministrazione che verrà dopo di lui, se preserverà queste leggi e 

questi riti, avrà la benedizione sua, degli dei e degli antenati. 

Conclude il suo testamento augurando ogni tipo di disgrazia a coloro 

che mancheranno di rispetto agli dei 

Il sorgere del sole visto dalla terrazza est del Monte Nemrut è di una 

maestosità che non ha pari in nessun altra parte nel mondo e incanta 

coloro che vi assistono. Il periodo più adatto per ammirare questo 

spettacolo va da Aprile ad Ottobre  

 

La Terrazza Nord  

Questa terrazza è una via sacra lunga 180 m che collega la terrazza 

est a quella ovest. Inoltre vi si trovano una stele incompiuta e dei 

piedistalli.  

 

La Terrazza Ovest  

Anche qui vi sono le statue degli dei presenti nella terrazza est, 

insieme a stele con bassorilievi relativi ai componenti della famiglia 

reale persiana e macedone.  

Il re Antioco I è raffigurato mentre stringe la mano agli dei di 

Commagene: Tyche, Apollo Mithra, Zeus Oromasdes e Ercole 

Artagnes. Su di un blocco alto 2 metri e largo 2,5 metri è 

rappresentata la figura di un leone che cammina verso destra. Si 

tratta del più vecchio oroscopo astrologico. Sul corpo del leone, che 

ha sul collo una mezzaluna, vi sono delle stelle, mentre nella parte 

alta è stata individuata la disposizione di tre pianeti: Marte, Giove e 

Venere. Gli archeologi e gli astrologi per individuare la data reale 

dell’oroscopo fatta 2000 anni fa, fecero varie ricerche e sul 

bassorilievo si legge la data 7 luglio 62 a.C. che rappresenta la salita 

al trono del re Antioco.  

Mentre il sorgere del sole è da osservare dalla terrazza Est, la 

meravigliosa visione del tramonto e lo splendore del cielo in quel 

momento potrete goderlo dalla terrazza Ovest.  

 

 

 
 

 



 108 

 
 

QUARTO  GIORNO 
 

Lunedì  7  ottobre  2013 

 

B. V. Maria del Rosario 
 

ADIYAMAN – URFA – HARRANA – ANTIOCHIA   

 

 

 

Programma giornata 

 

Pensione completa. La mattina partenza alla volta della citta di 

Abramo, antica Edessa, all’arrivo visita alla piscina sacra con la 

grotta di Profeta Abramo e successivamente partenza per la citta 

biblica Harrna; proseguimento ad Antiochia. Cena e pernottamento 

in hotel. 

 

La moderna e popolosa Sanliurfa, se può essere interessante per la 

presenza di un vivace bazar, lo è ancora di più per il suo profondo 

significato storico. Già città ittita, divenne l’Edessa macedone che, in 

epoca più recente, assunse un fondamentale ruolo nella diffusione 

della religione cristiana nell’area. Per quasi mille anni la città fu 

contesa tra arabi, bizantini, armeni, franchi, selgiuchidi, sino a che 

venne definitivamente annessa all’impero Ottomano. Di questa 

antica e tormentata storia rimane ben poco nell’odierna Sanliurfa, ma 

sono interessanti le cosiddette Vasche sacre di Abramo. Infatti, 



 109 

secondo la tradizione, il patriarca – tra l’altro venerato da tutte le tre 

grandi religioni monoteiste – si sarebbe fermato proprio qui prima di 

raggiungere il paese di Canaan. 

In città meritano una visita la cittadella fortificata di epoca crociata, 

la Medresa Abd ar-Rahman e il Malkam el-Halil con il suo minareto 

quadrato di epoca duecentesca.  

 

IL VOLTO SANTO DI EDESSA 

 

Tipo di reliquia:  

Mandylion: in aramaico mandylion significa “asciugamano”, mentre 

in arabo mandilequivale a “telo”. 

 

Soggetto:  

Volto di un uomo barbuto con capelli lunghi, identificato con il 

Cristo impresso al centro di un telo rettangolare. Dal VI secolo 

il Mandylion diventa modello del volto di Cristo per gli iconografi 

bizantini. Nel secondo Concilio di Nicea (787) si sancisce la 

legittimità della venerazione del Mandylion. 

 

Datazione:  

Secondo la leggenda di Edessa e la tradizione popolare risale al 30 

d.C., poco prima della passione e morte di Cristo. Alcuni studiosi 

identificano tale reliquia con la Sindone, il lenzuolo che avvolse il 

corpo di Cristo dopo la sua morte, il quale, piegato otto volte, faceva 

vedere solo l’immagine del capo. In qualsiasi caso la datazione 

permane sempre al I secolo d.C. 

 

Luogo di provenienza:  

Edessa, capitale del regno Osroene durante il tempo di Cristo. Oggi 

la città è denominata Urfa ed è situata in Turchia. 

 

Luogo di conservazione:  

Secondo alcuni studiosi la Sindone, conservata oggi a Torino (Italia) 

nella Cappella del Guarini all’interno della Cattedrale di San 

Giovanni Battista, è la reliquia di Edessa. 

 

Altri segni particolari:  

Ciuffo di capelli al centro della fronte, sopracciglio a destra 

aggrottato, gonfiore della guancia sinistra, area priva di peli fra 

labbra e barba, la barba sotto il mento divisa in due fasce. 



 110 

Fonti:  

Sinissario, libro liturgico orientale  

EUSEBIO DI CESAREA, Historia ecclesiastica, IV secolo  

EGERIA, Itinerario di viaggio, IV secolo  
PAPA STEFANO III, Omelia per l’inaugurazione del Sinodo lateranense, 769 d.C.  

PIETRO DIACONO, De locis sanctis, 1130.  

ODERICUS VITALIS, Historia ecclesiastica  

EVAGRIO SCOLASTICO, Storia Ecclesiastica  

Atti di Taddeo, testo apocrifo. 

 

STORIA DELLA RELIQUIA DI EDESSA 

Secondo la tradizione orientale Abgar V Ukkama, re di Edessa, città 

sud-orientale dell’odierna Turchia, era affetto dalla lebbra. Dopo 

aver sperimentato inutilmente diverse terapie, il re, venuto a 

conoscenza dei miracoli compiuti da Gesù e convinto della sua 

natura divina, inviò presso di lui l’archivista Anania incaricandolo di 

fargli un ritratto e di consegnargli una lettera d’invito affinché 

venisse da lui a guarirlo.  

 

Anania, mentre aspettava la risposta di Gesù, cercò di dipingere il 

suo ritratto ma non fu possibile “a causa della gloria indicibile del 

suo volto che cambiava nella grazia”. Allora Cristo, lavatosi il volto, 

impresse su un panno, definito dagli apocrifi Atti di Taddeo “rakos 

tetradiplon” (panno raddoppiato quattro volte), la sua immagine e 

glielo consegnò assieme a una lettera in cui dichiarava l’impossibilità 

di venire da lui. Il re Abgar non ebbe dunque modo d’incontrare 

personalmente Gesù, ma alla vista del volto fissato 

sul Mandylion guarì e si convertì.  

 

Tale reliquia nei primi anni sarebbe stata collocata in una nicchia 

della porta principale della città. Poi, in seguito all’avvento del 

paganesimo, per difenderla dalla sua furia distruttrice, venne murata 

dentro una cavità ricoperta con una ceramica. Su tale ceramica 

s’impresse una copia dell’immagine di Cristo, dando così origine a 

un’altra reliquia, quella del Keramion, sulla quale si sarebbe poi 

basata l’icona del “Santo Volto” di Novgorod. Conclusasi la lotta 

iconoclasta e ristabilita la legittimità del culto delle immagini, con il 

Concilio tenutosi nell’843, gli imperatori di Costantinopoli si misero 

alla caccia di reliquie. Fu così che nel 943 Romano I Lecapeno 

assediò Edessa (la quale era rimasta prima in territorio persiano e poi 

arabo) e acquistò la sacra reliquia al prezzo di 12.000 denari 

d’argento e la liberazione di 200 prigionieri saraceni.  



 111 

 

Il Mandylion venne dunque trasportato a Costantinopoli (il 16 agosto 

944), e, dopo l’esposizione nella chiesa di Santa Sofia, fu 

definitivamente collocato nel santuario della Madre di Dio detto “del 

Faro”. Ben presto giunsero a Costantinopoli anche altre reliquie, 

quella del Keramion, due copie del Mandylion venerate a Edessa dai 

nestoriani e dai monofisiti, che potrebbero essere identificate con 

quella del Vaticano e quella di Genova. 

 

In seguito al sacco di Costantinopoli (1204), al termine della quarta 

crociata la sacra reliquia scomparve.  

 

Secondo alcuni studiosi questa reliquia potrebbe corrispondere in 

realtà alla stessa Sindone di Torino ripiegata. Attualmente sono tre le 

icone-mandylion che derivano da quello di Costantinopoli: il 

Santo keramion di Novgorod, Il Santo Volto di Laon, il Santo Volto 

di Jaroslavl’. 

   

    

Mandylion o Sainte face de Laon, 

XIII secolo, Duomo, Laon. 

 Il Volto della Sindone, 

Cappella del Guarini 

all’interno della Cattedrale di 

San Giovanni Battista, 

Torino. 

 

Secondo alcuni studiosi il Mandylion altro non è che la Sindone 

ripiegata otto volte. Ora confronta l’icona-mandylion del Volto Santo 



 112 

di Laon (XIII secolo) e il Volto Sindonico. Noti qualche 

somiglianza? 

Individua i nove segni comuni ai due volti nell’elenco sottostante. 

 

1. Capelli divisi da scriminatura centrale.  

2. Due ciuffetti di capelli pendenti al centro della fronte.  

3. Un tratto trasversale sulla fronte.  

4. Uno spazio delimitato da tre lati, al di sopra del naso.  

5. Una piega a forma di V all’interno dello spazio trilaterale.  

6. Un’altra piega a forma di V sullo spigolo del naso.  

7. Il sopracciglio destro un po’ più alto di quello sinistro.  

8. Occhi incavati, come quelli degli uccelli notturni.  

9. Lo zigomo sinistro molto marcato, più alto del destro.  

10. Lo zigomo destro molto marcato, più basso del sinistro.  

11. La narice sinistra più larga della destra.  

12. Fossetta (piccola cavità tra naso e labbro superiore) un po’ 

profonda.  

13. Una linea molto marcata sotto il labbro inferiore.  

14. Spazio glabro tra il labbro inferiore e la barba.  

15. Barba a due punte.  

16. Linea trasversale sulla gola. 

(Particolarità rintracciate sul Volto dell’uomo della Sindone dal noto 

biologo francese Paul Vignon) 

 

 

 
 

HARRAN  

Poco distante da Edessa (a circa 50 km, verso il confine con la Siria) 

merita un’escursione la città di Harran, uno dei siti storici più 

antichi che si conoscano, citato nella Genesi, e protagonista di 

infiniti scontri da quelli degli antichi hurriti, alle lotte tra Roma e i 

Parti, sino alle crociate e all’invasione mongola. Interessante la 

cittadella, la moschea Ulu Cami, le porte ar-Rum e ar-Raqqua. 

 

Al centro della parte superiore della Mesopotamia, questo luogo 

richiama il patriarca Abramo. Di qui egli sarebbe partito, come dice 

la Bibbia, per la terra di Canaan e qui sarebbe tornato il suo servo 

Eliezer a cercare la moglie per il figlio Isacco, e qui si sarebbe 



 113 

rifugiato Giacobbe per sfuggire all’ira del fratello Esaù, e vi prese 

due mogli vivendo a Carran per 14 anni almeno. Insomma un luogo 

biblico fortemente legato alla storia dei Patriarchi. La vostra visita al 

villaggio vi riporterà indietro di centinaia di anni: la vita semplice 

della gente, la grande steppa, la calda terra desertica, il maestoso 

silenzio di luoghi, vi manifesteranno il fascino di una vita che fu di 

epoche passate e nomadiche. 

raggiungibile deviando un poco dalla 

strada principale della costa egea. Si 

giunge su un promontorio a 

strapiombo sul fiume Kocaçay, ricco 

di acque anche in piena estate, e ciò 

conferisce al paesaggio un certo 

fascino. Vi si possono trovare monumenti interessanti dell’epoca 

ellenistica, romana e bizantina, ma quello che più impressionerà 

saranno i suoi monumenti funerari. 

 

Già nel II millennio a.C. Harran, (strada carovaniera in 

semitico) è menzionata negli 

archivi di Mari come città e 

stazione carovaniera. Dopo il 

1500 a.C. la città fu sotto il 

controllo hittita nonostante la z 

ona fosse popolata da Hurriti. 

Verso la fine del II millennio, 

Harran entrò in possesso degli 

Assiri. In questa città, 

proveniente da Ur di Caldea, si stanziò Terakh, padre di Abramo, 

assieme a tutta la sua famiglia (Gn 11, 31). Sulla base di taluni passi 

biblici pare che la patria di Abramo sia Harran (cfr. Gn 12,1; 24,4-7). 

Ma ciò si spiega sufficientemente con il fatto della migrazione di 

Terakh da Ur di Caldea ad Harran. Questi, come tutta la sua famiglia, 

era politeista (cfr. Gs 24,2). 

 

Il passaggio di Abramo alla fede nell’unico Dio si colloca proprio ad 

Harran. È qui che intorno all’anno 1850 a.C. egli ricevette l’invito a 

partirsene verso l’ignoto per ottemperare all’invito di Dio: « Vattene 

dal tuo paese, dalla tua patria e dalla casa di tuo padre, verso il paese 

che io ti indicherò. Anni più tardi Abramo mandò a ricercare una 

sposa per il suo figlio Isacco tra la sua parentela ancora 



 114 

dimorante ad Harran. Farò di te un grande popolo e ti benedirò, 

renderò grande il tuo nome e diventerai una benedizione. Benedirò 

coloro che ti benediranno e coloro che ti malediranno maledirò e in 

te si diranno benedette tutte le famiglie della terra » (Gn 12,1-3). 

Anni più tardi Abramo mandò a ricercare una sposa per il suo figlio 

Isacco tra la sua parentela ancora dimorante ad Harran. Come 

sappiamo da Genesi 24, 1-66, la scelta cadde su Rebecca, figlia di 

Betuel. Ad Harran si rifugiò per alcuni anni Giacobbe per sfuggire 

all’ira del fratello Esaù. Ospite dello zio Labano sposò le due figlie 

di costui e si portò via una cospicua dote (Gn 29-30). Anche in epoca 

successiva agli eventi narrati in Genesi, Harran mantenne una 

notevole importanza come centro commerciale. Fu nelle sue 

vicinanze che Crasso, nel 53 a.C., subì una disastrosa sconfitta. 

  

Il nome di Harran è strettamente legato a quello dell’imperatore 

Caracalla, che qui venne assassinato mentre si trovava in visita 

al tempio della divinità lunare, Sin.  Sotto Marco Aurelio (161-180 

d.C.), la città, annessa all’impero, iniziò a battere moneta e con 

Settimio Severo (193-211) fu elevata al rango di colonia. Il nome di 

Harran è strettamente legato a quello dell’imperatore Caracalla (198-

217), che qui venne assassinato mentre si trovava in visita al tempio 

della divinità lunare, Sin. La posizione di città di frontiera spiega 

perché Harran fu più volte contesa tra Romani e Persiani sassanidi. 

Nel 639 cadde definitivamente in mano agli Arabi.  

Sulla presenza cristiana in 

Harran, le 

notizie più significative ci 

provengono dalla pellegrina 

Eteria che qui soggiornò, 

presumibilmente alla fine del IV 

secolo. Stando alla sua relazione 

« in tutta la città, salvo pochi 

chierici e santi monaci che vi 

abitano, non trovai un solo cristiano: sono tutti pagani ». Questa 

nutrita presenza pagana è confermata da Sozomeno il quale ricorda 

come l’imperatore Giuliano l’Apostata, mentre non si fermò a 

Edessa, a motivo dell’odio verso i suoi abitanti che avevano accettato 

la fede cristiana, si recò invece ad Harran dove, avendo trovato un 

tempio dedicato a Giove, immolò vittime e fece voti (Sozomeno, 

VI,1). 

  



 115 

Le memorie e i personaggi dell’Antico Testamento hanno 

dunque trovato un’attenzione particolare nella Chiesa dei primi 

secoli La prevalenza del paganesimo si mantenne sino al tempo di 

Giustiniano (527-564) e oltre. Nondimeno in città esisteva una 

Chiesa cristiana e un’altra era sita fuori delle mura. Secondo la 

notizia di Eteria, questa Chiesa era edificata sulla casa di Abramo e 

sulla tomba di un monaco e martire di nome Elpidio. Eteria attesta 

che in occasione della sua festa ebbe modo d’incontrare monaci e 

anacoreti che in questa circostanza erano soliti convenire ad Harran 

da tutta la Mesopotamia [1]. Ancora dal suo diario di viaggio 

apprendiamo che a sei miglia di distanza da Harran, ella visitò il 

pozzo di Giacobbe (cfr. Gn 29,1-6) presso il quale esisteva « una 

santa chiesa, molto grande e bella… Là, attorno al pozzo » scrive « 

non abitano altri che i chierici della chiesa che vi si trova e i monaci 

che hanno vicini i loro eremi ». Le memorie e i personaggi 

dell’Antico Testamento hanno dunque trovato un’attenzione 

particolare nella Chiesa dei primi secoli. Harran, con il suo passato 

legato ai patriarchi, ne costituisce appunto un significativo esempio. 

 

LUOGHI E MONUMENTI INTERESSANTI 

* Le singolari case a forma di termitaio, caratteristiche della Siria 

del nord. 

* La Fortezza restaurata nell’XI sec dai crociati, che include il 

tempio di Sin, la dea Luna. 

* La Grande Moschea iniziata nell’VIII sec. restano poche rovine, 

ma suscita ancora emozione con la sua facciata e la fontana del 

cortile interno. 

 

 

FONTI STORICHE 

LA PELLEGRINA ETERIA VISITA HARRAN 

 

Così dunque, dopo avervi sostato tre giorni, dovetti avanzare ancora 

fino a Charris, poiché ora si chiama così. Nelle Sacre Scritture si dice 

che Charra è il luogo dove sostò sant’Abramo, come è scritto nel 

Genesi, quando il Signore disse ad Abramo: « Parti dal tuo paese e 

dalla casa di tuo padre e va’… », ecc. Quando arrivai là, a Charra, 

andai subito alla chiesa che si trova entro la città; in seguito vidi 



 116 

anche il vescovo del luogo, molto santo, un uomo di Dio, che è pure 

monaco e confessore; egli si degnò di mostrarci tutti i luoghi che 

desideravamo vedere. Infatti, ci condusse subito a una chiesa che è 

fuori dalla città, nel punto dove vi fu la casa di sant’Abramo, 

costruita cioè sulle stesse fondamenta e con la stessa pietra, come 

diceva il santo vescovo. Quando giungemmo alla chiesa, si fece una 

preghiera e si lesse il passo del Genesi, si disse anche un salmo e 

un’altra preghiera e così, con la benedizione del vescovo, uscimmo 

fuori. Si degnò pure di condurci al pozzo dove andava a prendere 

l’acqua santa Rebecca. E il santo vescovo ci disse: « Ecco il pozzo da 

cui santa Rebecca attinse acqua per i cammelli del servo di 

sant’Abramo, Eliezer » e si degnava di farci vedere ogni cosa. Nella 

chiesa che – ho detto – si trova fuori dalla città, venerabili dame e 

sorelle, dove vi fu un tempo la casa di Abramo, c’è ora la tomba di 

un monaco di nome Elpidio. Ma ci capitò una gran fortuna, quella di 

arrivare là la vigilia della festa di sant’Elpidio, il 9 delle Calende di 

maggio, giorno in cui da ogni parte di tutte le zone della 

Mesopotamia tutti i monaci – anche quelli anziani che vivevano nella 

solitudine e che son detti asceti – dovevano scendere fino a Charra 

per la festa che vi si celebra con grande solennità e in ricordo di 

sant’Abramo, poiché la sua casa fu là dove si trova ora la chiesa e 

dov’è stato posto il corpo del santo martire. Così dunque abbiamo 

avuto la fortuna molto grande e insperata di vedere là i monaci della 

Mesopotamia, dei santi e veramente degli uomini di Dio, anche 

quelli la cui fama e vita erano conosciute lontano e che io non 

credevo assolutamente di poter vedere: non perché l’accordarmi 

anche questa grazia fosse impossibile a Dio che si degnava di 

concedermi tutto – ma perché avevo sentito dire che all’infuori del 

giorno di Pasqua e di quel giorno, essi non scendevano dai luoghi 

dove abitavano poiché questi uomini fanno molte cose meravigliose 

– e io non sapevo in che mese fosse la festa del martire di cui ho 

parlato. Così per volontà di Dio, avvenne che arrivai là il giorno che 

neppure speravo. 

 

(dal Diario di Eteria, trad. di Clara di Zoppola, Roma 1979) 

 

 
 



 117 

 
 

QUINTO  GIORNO 
 

MARTEDÌ  8   OTTOBRE  2013 

 

ANTIOCHIA  –  CAPPADOCIA 

 

 
 

Programma giornata 

 

Pensione completa. La mattina visita alla Grotta di San Pietro ed il 

convento dei Cappuccini della citta. 

Antiochia di Siria, è situata in una splendida posizione, quasi al 

termine di una vallata fertile, solo 20 km dal mare, circondata da 

montagne. All’epoca del nuovo Testamento era una città importante, 

terzo dopo Roma ed Alessandria. Però della sua storia e del suo 

glorioso passato rimane molto poco. Prima vedremo il museo, ricco 

di antichi mosaici provenienti dalle ville di Dafne ed Antiochia.  

Per il pellegrino ci sono tre realtà importanti nella visita ad 

Antiochia. 

La prima è il nome “cristiano”. La Grotta di San Pietro, seconda la 

tradizione sarebbe il luogo dove si riunivano i primi cristiani.  

La seconda importanza è la missione. Gerusalemme ed Antiochia 

sono due città missionarie. Però i fondatori di chiese partivano da 

Antiochia (Atti 13,2) e ad Antiochia facevano  ritorno (At 14,26), per 



 118 

poi ripartire in nuove ondate missionarie (At 15,36). I nomi noti a 

noi per i grandi missionari di Antiochia sono Pietro (Gal 2,11), 

Barnaba e Paolo (Atti 13,2ss), Giovanni Marco (Atti 13,5), Tito (Gal 

2,1-3), Agabo (Atti 11-28), e quasi certamente anche Luca, l’autore 

degli atti degli Apostoli.    

La terza è che Antiochia fu quello di mettere al servizio del Vangelo 

e della missione, i mezzi della comunicazione sociale. Infatti con 

ogni probabilità ad Antiochia furono scritti il vangelo di Matteo e la 

Didachè, mentre è certo che il vescovo antiocheno degli inizi del 

secondo secolo, Ignazio martire, ha scritto sette famose lettere a 

diverse comunità (Efeso, Filippi, Roma....) e persone (Policarpo, 

Vescovo di Smirne).  

 

Proseguimento per Cappadocia, all’arrivo visita alla citta 

sotterranea di Kaymaklı in Cappadocia, cena e pernottamento in 

hotel. 

 

 
 

 

Antiochia 
 

 
Antiochia oggi 

 

Antiochia di Siria (turco: Antakya) è una città della Turchia, sulle 

rive del fiume Oronte, poco lontana dalla sua foce nella parte nord-

orientale del Mare Mediterraneo e poco distante dalla frontiera con la 

odierna Siria. È la capitale della provincia Hatay e conta 139.000 

abitanti (2001); essa è anche un importante sito archeologico. 

Anticamente fu una delle più grandi metropoli del mondo antico, a 

partire almeno dall'epoca ellenistica quando, con Roma e Alessandria 

d'Egitto, rappresentava uno dei più grandi centri commerciali e 

culturali del mondo antico. Distrutta da un terremoto nel 525 d.C. e 

conquistata dai persiani nel 540 d.C. subì da allora un lento declino, 

che ridimensionò notevolmente la sua importanza. 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/File:Antioch_Panorama_Saint_Pierre_Church.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchia
http://it.wikipedia.org/wiki/Oronte
http://it.wikipedia.org/wiki/Mare_Mediterraneo
http://it.wikipedia.org/wiki/Siria
http://it.wikipedia.org/wiki/Hatay_(provincia)
http://it.wikipedia.org/wiki/2001
http://it.wikipedia.org/wiki/Ellenismo
http://it.wikipedia.org/wiki/Roma
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandria_d%27Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandria_d%27Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/525
http://it.wikipedia.org/wiki/540


 119 

Storia   

Greci e Romani   
 
 

« Ad Antiochia per la prima volta i discepoli furono 

chiamati Cristiani. »   (Atti 11,26)  

  

Fu fondata all'incirca nel 300 a.C. da Seleuco I Nicatore, uno dei 

generali di Alessandro Magno e per più di due secoli fu la capitale 

del Regno dei Seleucidi. Nel 64 a.C. Pompeo conquistò la regione e 

costituì la provincia romana della Siria; di essa Antiochia divenne la 

capitale. 

La città dal 47 al 55 circa vide le prime predicazioni cristiane 

dell'apostolo delle genti, Paolo di Tarso. Dei luoghi della 

predicazione di Pietro e Paolo è rimasta la grotta che, secondo la 

tradizione, li vedeva radunarsi per la celebrazione dell'eucaristia. Con 

la diffusione del Cristianesimo, iniziata da san Barnaba, Antiochia 

divenne la sede di uno dei quattro patriarcati iniziali, insieme 

a Gerusalemme, Alessandria e Roma. Come città dell'Impero 

Romano essa prosperò fino al V secolo e vide crescere la sua 

popolazione fino a circa 500.000 abitanti. 
La metropoli, abbellita da monumenti e templi, si arricchì di marmi 

pregiati e, fin dal I secolo, venne annoverata fra le città più prospere 

e importanti dell'Impero e la terza per popolazione, dopo Roma e 

Alessandria. 

Numerosi furono gli imperatori che vi eressero varie opere, a 

cominciare da Caligola, che ricostruì ed ingrandì il foro, fino 

ad Aureliano che, tornato dalla guerra contro la 

regina Zenobia di Palmira, altra ricchissima città, aveva sostato in 

città ed aveva deciso di abbellirla. 
Essa però dovette provare anche gravi terremoti e incendi. Posta in 

una zona ad elevata sismicità, la causa principale della quasi totale 

scomparsa della presenza romana in città furono i numerosi terremoti 

che la colpirono. Morì ad Antiochia l'imperatore Marco Ulpio 

Traiano nell'anno 117 d.C. 
Tornato dalla mastodontica campagna militare che lo vide impegnato 

alla conquista della Mesopotamia, morì in città colpito da una 

malattia. 
In età romana nacquero ad Antiochia (IV secolo) il rètore Libanio e il 

massimo storico latino della tarda antichità, Ammiano Marcellino. 

 
Tra Bisanzio, la Persia e gli Arabi   

http://it.wikipedia.org/wiki/Atti_degli_Apostoli
http://www.laparola.net/wiki.php?riferimento=At11%2C26&formato_rif=vp
http://it.wikipedia.org/wiki/300_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Seleuco_I
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandro_Magno
http://it.wikipedia.org/wiki/Seleucidi
http://it.wikipedia.org/wiki/64_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Gneo_Pompeo_Magno
http://it.wikipedia.org/wiki/Siria
http://it.wikipedia.org/wiki/47
http://it.wikipedia.org/wiki/55
http://it.wikipedia.org/wiki/Paolo_di_Tarso
http://it.wikipedia.org/wiki/San_Pietro
http://it.wikipedia.org/wiki/Eucaristia
http://it.wikipedia.org/wiki/Cristianesimo
http://it.wikipedia.org/wiki/San_Barnaba
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Antiochia
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Gerusalemme
http://it.wikipedia.org/wiki/Patriarcato_di_Alessandria_d%27Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/Papato
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_Romano
http://it.wikipedia.org/wiki/V_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/I_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Caligola
http://it.wikipedia.org/wiki/Aureliano
http://it.wikipedia.org/wiki/Zenobia
http://it.wikipedia.org/wiki/Palmira
http://it.wikipedia.org/wiki/Traiano
http://it.wikipedia.org/wiki/Traiano
http://it.wikipedia.org/wiki/117
http://it.wikipedia.org/wiki/Mesopotamia
http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Libanio
http://it.wikipedia.org/wiki/Tarda_antichit%C3%A0
http://it.wikipedia.org/wiki/Ammiano_Marcellino


 120 

Nel 540 fu occupata per breve tempo dai Persiani sasanidi e quindi 

ripresa dai Bizantini.  

Nel 636 venne conquistata dal califfato arabo degli Omayyadi, e 

divenne una città araba, ma decadde d'importanza. 

Presa dall'imperatore bizantino Niceforo II Foca (Phokas) nel 969, 

divenne un baluardo fortificato contro gli attacchi dei 

Turchi selgiuchidi. 

 
Dominazione turca   

I Turchi però riuscirono ad occuparla nel 1085. Nel 1098 fu presa 

dai Crociati nel corso della prima Crociata, strappandola 

a Yaghisiyan e divenne un Principato normanno sotto Boemondo di 

Taranto. 

Nel 1268 fu catturata da Baybars, sultano dei Mamelucchi, che la 

rovinò a tal punto che non riuscì più ad essere una grande città, tanto 

che il suo ruolo regionale venne assunto dalla città portuale 

di Alessandretta, in turco Iskenderun. 

Nel 1517 fu conquistata dai Turchi ottomani e divenne parte 

dell'Impero ottomano fino alla fine della Prima guerra mondiale. 

Sebbene appartenesse geograficamente allo Stato di Siria, con un 

referendum la provincia scelse di entrare a far parte della 

moderna Turchia. Nonostante ciò sopravvive nella città un forte 

sentimento irredentista siriano. 

 

Grotta di S. Pietro 

 

 
 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/540
http://it.wikipedia.org/wiki/Persiani
http://it.wikipedia.org/wiki/Sasanidi
http://it.wikipedia.org/wiki/Bizantini
http://it.wikipedia.org/wiki/636
http://it.wikipedia.org/wiki/Califfo
http://it.wikipedia.org/wiki/Arabi
http://it.wikipedia.org/wiki/Omayyadi
http://it.wikipedia.org/wiki/Imperatore_bizantino
http://it.wikipedia.org/wiki/Niceforo_II_di_Bisanzio
http://it.wikipedia.org/wiki/969
http://it.wikipedia.org/wiki/Selgiuchidi
http://it.wikipedia.org/wiki/1085
http://it.wikipedia.org/wiki/1098
http://it.wikipedia.org/wiki/Crociati
http://it.wikipedia.org/wiki/Prima_Crociata
http://it.wikipedia.org/wiki/Yaghisiyan
http://it.wikipedia.org/wiki/Principe
http://it.wikipedia.org/wiki/Normanni
http://it.wikipedia.org/wiki/Boemondo_di_Taranto
http://it.wikipedia.org/wiki/Boemondo_di_Taranto
http://it.wikipedia.org/wiki/1268
http://it.wikipedia.org/wiki/Baybars
http://it.wikipedia.org/wiki/Mamelucchi
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandretta
http://it.wikipedia.org/wiki/Iskenderun
http://it.wikipedia.org/wiki/1517
http://it.wikipedia.org/wiki/Ottomani
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_ottomano
http://it.wikipedia.org/wiki/Prima_guerra_mondiale
http://it.wikipedia.org/wiki/Siria
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchia


 121 

Questa grotta è l'unico vestigio del cristianesimo, fiorito tanto 

rigogliosamente ad Antiochia da essere ricordata proprio perché 

qui "I discepoli per la prima volta furono detti cristiani" (Atti 11,26). 

Scavata naturalmente nella roccia sul fianco occidentale del monte 

Stauris (= monte della Croce, una delle tre montagne che sovrastano 

Antiochia), la grotta è lunga 13 m, larga 9 e mezzo e alta poco più di 

7 m. 

Qui, secondo la tradizione, si riuniva la prima comunità cristiana con 

Barnaba, Paolo e Pietro che si fermò ad Antiochia per qualche anno, 

prima di recarsi a Roma. La tradizione precisa che essa fu donata alla 

Chiesa dall'Evangelista San Luca, originario di Antiochia. I crociati, 

che conquistarono Antiochia il 3 giugno 1098, la prolungarono di 

alcuni metri, costruendo i due archi che la congiungono alla facciata. 

Della costruzione primitiva rimangono ancora tracce di mosaico sul 

pavimento e quasi invisibili affreschi sul lato destro dell'altare, 

affreschi che una volta coprivano probabilmente l'intera parete di 

fondo. Altri elementi originali della grotta sono il tunnel, che si apre 

sulla sinistra di chi guarda l'altare, e la piccola vasca a livello del 

pavimento, sulla destra. II tunnel, con ogni probabilità serviva per 

mettersi in salvo sulla montagna in caso di attacco improvviso; la 

vasca - che molti pensavano servisse da fonte battesimale - 

raccoglieva l'acqua che fino a qualche anno fa colava dalla roccia e 

che era bevuta devotamente dai visitatori, i quali la portavano anche 

con sé per i malati. Oggi l'acqua non scorre più perché deviata in 

seguito a terremoti, non rari ad Antiochia. 

Nel 1580 la grotta fu data dai musulmani agli ortodossi. Essi 

l'utilizzarono fino a metà del secolo scorso come luogo di culto e 

cimitero. Nel 1856 il console francese di Aleppo divenne proprietario 

della grotta e la donò alla Santa Sede, la quale, tramite il Delegato 

apostolico in Siria, Mgr. Brunoni, ne affidò il servizio ai frati 

Cappuccini. 

L'altare in pietra, che nel 1931 fu eretto in sostituzione di quello 

costruito in legno nel 1863, è stato restaurato nel 1990, anno in cui fu 

installata la "sede" - dietro di esso - e che vuole ricordare la 

"Cattedra di S. Pietro in Antiochia", festeggiata un tempo dalla 

Chiesa universale il 21 febbraio. La statua di S. Pietro, in marmo 

bianco, che sovrasta l'altare è un dono del Signor Pierre Durieux, 

delegato dell'Alto Commissario Francese in Siria; fu posta nella 

nicchia nel settembre del 1932. 



 122 

 

La facciata, di stile orientale, è in pietra del luogo ed è stata eretta nel 

1863, durante i restauri promossi dai Cappuccini e voluti da Pio IX. 

Offerte per i lavori furono mandate anche da Napoleone III. 

Anticamente, la facciata era preceduta da un portico (nartece), di cui 

si vedono alcuni resti sulla sinistra. Il giardino antistante è stato per 

vari secoli un cimitero cristiano. Tombe sono state trovate anche 

nell'interno, soprattutto sotto l'altare. In questa grotta, che è ritenuta 

la prima cattedrale del mondo, si può celebrare tuttora l'Eucaristia. I 

padri Cappuccini, rappresentanti della Chiesa cattolica e presenti in 

Antiochia dal 1846, con richiesta al Museo gestore della grotta, lo 

possono fare in occasione di avvenimenti particolari (Notte di Natale, 

matrimoni o battesimi) e ogni volta che gruppi di pellegrini ne fanno 

richiesta. 

  

Possibili origini del culto nella grotta (di p. Domenico Bertogli) 

 

Il 5 ottobre del 2005 con gli archeologi di fama mondiale p. Michele 

Picirillo e il suo assistente p. Carmelo (scavi del monte Nebo in 

Giordania) e p. Pasquale Castellana di Aleppo ho visitato la grotta di 

S. Pietro e la montagna circostante fino alle così dette "Porte di 

Ferro" (di fianco alla grotta). E' stata l'occasione per ripensare in 

maniera seria il culto cristiano di questo luogo, che ricorda 

certamente le origini della chiesa.   

Ora i detti archeologi dicono "essere rimasti meravigliati della 

ricchezza di simboli sulla roccia che fa corona alla Grotta di S. 

Pietro".  

E p. Pasquale ha aggiunto: ". non ho alcun dubbio sulla certezza di 

quanto gli antichi ci hanno lasciato sulla roccia sulle loro credenze. 

Questi simboli confermano l'iter della storia religiosa. Quanto c'è di 

buono nei sentimenti delle antiche popolazioni, i nostri padri lo 

hanno valorizzato adottandolo in ciò che era lontano dall'idolatria. 

Il luogo era santo? Allora potevano sceglierlo per le loro riunioni 

religiose. 

Le ripeto che non c'è alcun dubbio sull'esistenza dei simboli 

religiosi. Essi non sono fatti né per caso dalla natura, né 

arbitrariamente per il semplice gusto di tracciare quei segni. Essi 

sono espressioni di religiosità. Quindi i primi cristiani li hanno 

adottati non come espressioni di idolatria, ma come espressioni del 



 123 

sentimento religioso dei loro padri.. Naturalmente questa adozione 

religiosa deve essere avvenuta quando ciò era possibile, cioè quando 

la maggioranza della popolazione (nel nostro caso i cristiani di 

Antiochia) potevano farlo facilmente, e per questo dovettero 

aspettare che il tempo maturasse le circostanze sociali. Si potrebbe 

pensare alla fine del IV secolo, quando l'Imperatore Teodosio il 

Grande confermò gli Editti già proclamati da Costantino, Costanzo e 

Gioviamo. Prima non credo. Si dovette aspettare che la maggioranza 

diventasse cristiana perché il passaggio del luogo da pagano a 

cristiano non suscitasse torbidi tra la popolazione antiochena, ma 

fosse pacifico. E questo potremmo averlo solo nel periodo di 

Teodosio il Grande, cioè dopo il 380. Prima di Teodosio il Grande 

sarebbe stato difficile per il fatto che le questioni cristologiche 

derivate dal Concilio di Nicea, non davano tregua ai cristiani, quindi 

né sicurezza né tranquillità. C'era l'essenza della religione cristiana 

da salvare, cioè il dogma della divinità della seconda Persona della 

SS. Trinità. E questa di fatto si ebbe solamente sotto Teodosio il 

Grande. 

La roccia che porta segni evidenti di simbolismo, come nicchie e fori 

sopra le grotte. Queste nicchie potrebbero piccole o grandi, non 

importa. E' necessario che non siano fatte da eventi naturali, ma da 

mano d'uomo. I fori, poi, potrebbero essere sia rotondi, fatti sempre, 

in maniera sicura, da mano d'uomo e non da eventi naturali, oppure 

anche quadrati come quelli che abbiamo visto prima della immagine 

di Caronte. In quanto al significato simbolico è meglio, come dice P. 

Piccirillo, non pronunziarsi perché ancora non lo sappiamo. Ci 

mancano testimonianze letterarie. A noi basta dire in maniera certa: 

Primo: che sono tracciati da mano d'uomo. Secondo: che siano fatti 

non per scopi pratici naturali, ma siano espressioni religiose e 

questo lo provano gli stessi simboli che sono molto numerosi. Gli 

stessi simboli si ritrovano nelle grotte venerate dai pagani, in 

moltissime località della Siria e dell'Italia meridionale: a Cuma e 

nella provincia di Agrigento, che sono le uniche che abbiamo 

visitato". 

 

Questo è quanto mi ha scritto p. Pasquale. Poi bisogna aggiungere 

quanto detto a viva voce da p. Michele Piccirillo riguardo i mosaici 

che si trovano nel pavimento della grotta: sono certamente bizantini, 

ma facilmente sono stati lì collocati prelevandoli da un altro luogo: 

manca infatti la continuità, cioè non sono un unico disegno ma si 



 124 

notano spostamenti che rompono il disegno. Forse al tempo dei 

crociati oppure molto dopo?  

 

In definitiva si potrebbero tirare queste conclusioni: 

 

•  La montagna doveva essere un luogo sacro per la città, dedicata a 

qualche divinità pagana. Vi arrivavano due acquedotti che dovevano 

produrre dei giochi d'acqua che scendevano alle vicine terme che si 

trovavano in basso. 

•  La montagna è piena di nicchie (chiamate in gergo 

religioso edicole) di diverse dimensioni, certamente opera dell'uomo, 

che avevano un significato religioso specialmente votivo. 

•  La grotta stessa ha tutte le caratteristiche di un luogo sacro con una 

fonte che sgorgava all'interno (a destra nell'angolo, anche se oggi non 

scorre più). Se ne hanno tanti esempi. In una cartina dell'antica 

Antiochia nella zona della grotta di S. Pietro e vicino a Caronte si 

trovava addirittura l'abitazione dell'ubriacone Dionisio. 

•  Noi sappiamo che i primi credenti in Gesù, essendo ebrei, erano 

abituati a pregare nelle sinagoghe: ora il quartiere ebraico della città 

si trovava al lato opposto della città vicino alla porta per Dafne. 

•  Sappiamo pure che i primi cristiani, con la separazione dalla 

sinagoga, si riunivano nella case private e non in luoghi particolari e 

lontani dal loro ambiente. 

•  Infine nel primo secolo era impossibile che i cristiani, così 

chiamati per la prima volta ad Antiochia, avessero un luogo specifico 

isolato dove ritrovarsi sapendo che il cristianesimo era proibito dalla 

legge, quindi potevano essere scoperti facilmente e arrestati. 

•  Luca stesso, essendo un levita, doveva abitare nel quartiere ebraico 

della città, vicino ad una sinagoga, ed è molto inverosimile che 

avesse una proprietà proprio in una zona sacra della città. 

•  Come è successo spesso dopo la libertà ottenuta da Costantino, i 

cristiani hanno trasformato luoghi di culto pagano in cristiani. La 

stessa cosa dovrebbe essere successa per questo luogo. Sappiamo che 

in passato veniva chiamata anche grotta di S. Paolo e questo per dire 

che ricordava l'inizio dell'evangelizzazione di questa città. 

•  Verosimilmente con Teodosio il Grande dopo l'editto "De fide 

cattolica" dell'8 febbraio del 380 indirizzato a tutti i sudditi, in cui 

imponeva come norma religiosa il simbolo di Nicea - divenendo così 



 125 

il vero fondatore della Chiesa cattolica di Stato - anche questo luogo 

di culto pagano fu trasformato in luogo di culto cristiano. La storia ci 

dice che dal 388 i luoghi di culto pagano se non venivano distrutti, 

erano adibiti al culto cristiano "battezzandoli" con altre 

denominazioni. Nel nostro caso questa grotta prenderebbe un nome 

di un apostolo. Stabilire quando ciò è successo, però, non è tuttavia 

possibile.! 

•  Tutto questo non toglie il valore spirituale e storico del luogo, e ci 

aiuta a ricordare l'inizio del cristianesimo in questa città: è tra l'altro 

la sola vestigia nel nostro passato, riconducibile al quarto secolo 

della nostra era. Non è tuttavia corretto dire che in questo luogo si 

riunivano i primi cristiani con Paolo, Pietro, Barnaba ecc. Questa è 

solo una devota nostalgia storica! 

•  La stessa scultura del probabile Caronte sui fianchi della montagna 

ci induce a pensare che il luogo era sacro perché questi avrebbe 

potuto essere scolpito altrove e con maggior possibilità di essere 

visto dalla città. 

•  Dagli scritti cristiani di Antiochia e in particolare di S. Giovanni 

Crisostomo, non si fa mai menzione di questo luogo particolare. 

Credo che anche questo è significativo. 

Credo che tutto questo discorso ci aiuti a delineare meglio l'origine 

cristiana di questa chiesa rupestre che si continua a chiamare la 

prima cattedrale del mondo in quanto S. Pietro vi avrebbe presieduta 

l'eucaristia, come si fa oggi. Ma non dimentichiamo che l'allora 

comunità cristiana era molto differente da quella attuale ed era 

ancora legata alla sinagoga!  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 



 126 

 
 

Il ''testamento missionario'' di don Andrea Santoro 
 

Don Andrea Santoro, ucciso a 

Trebisonda (Turchia), il 5 

febbraio 2006, collaborava con 

l’Opera Romana Pellegrinaggi 

curando l’accoglienza dei visitatori.  

In questo ampio scritto spiegava il 

senso del viaggio nel Paese alla 

scoperta delle radici del cristianesimo 

antico. Ne ripubblichiamo i passaggi 

principali.  

 

Perché andare in Turchia? Vorrei 

rispondere partendo dalla mia 

esperienza personale e passando per l’area geografica di cui la 

Turchia fa parte: il Medio Oriente. Sono venuto in contatto la 

prima volta con il Medio Oriente (Palestina, Giordania, Siria, 

Egitto, Libano, Turchia) circa 20 anni fa. Vi trascorsi sei mesi di 

seguito. Era un tempo in cui cercavo di fare chiarezza nella mia 

vita. Cercavo un luogo dove scendere alle radici del mio cuore e 

delle ragioni della vita. Cercavo una vicinanza con Dio e pensavo 

di poterla trovare dove Dio aveva cercato una vicinanza con noi, 

nella terra, come dice l’apostolo Giovanni, dove la Vita si è fatta 

«visibile» e dove il verbo si è fatto carne ed è venuto ad «abitare» 

in mezzo a noi. Ecco, questa è la parola giusta: cercavo un luogo in 

cui «abitare con Dio» e avere il tempo per ascoltarlo, per parlargli, 

per capirlo, per farmi prendere in custodia da lui. L’ho trovato e 

questo mi ha lasciato un segno indelebile, che ritrovo intatto ogni 

volta che mi guardo dentro.  

 

Una vita «nuova» in luoghi nuovi  

La mia vita è modificata, grazie a una terra dove la «grazia di Dio» 

ha lasciato le sue impronte stampate sulle zolle, sui paesaggi, sui 

luoghi, oltre che su un Libro sacro e su una comunità di uomini, 

dove si prolunga visibilmente l’umanità di Gesù. Il luogo e le 

presenza cristiane che in esso ho incontrato hanno reso più chiaro 

il Libro della Bibbia e me lo ha fatto penetrare in tutta la sua 

http://it.wikipedia.org/wiki/Trebisonda
http://it.wikipedia.org/wiki/5_febbraio
http://it.wikipedia.org/wiki/5_febbraio
http://it.wikipedia.org/wiki/2006


 127 

profondità. A contatto con la concretezza di questa terra e con la 

concretezza della Parola, che in essa è risuonata, ho revisionato 

concretamente la mia vita. Non io, veramente, ho fatto questo ma 

la grazia di Dio che entrava in me, attraverso la Parola, la Terra e 

le persone provvidenziali che mi hanno aiutato a leggere e l’una e 

l’altra. Sono convinto che l’amore di Dio, come tutti i nostri amori 

– si dice spesso: «ci siamo incontrati lì in quel giorno» – ha della 

coordinate storiche e geografiche. Lì Dio mi aspettava. Ognuno 

naturalmente ha i suoi appuntamenti con la grazia: per me questo è 

stato uno dei più importanti.  

 

Il Medio Oriente, terra di Dio  

È proprio questa una delle caratteristiche più peculiari del Medio 

Oriente (e in esso anche della Turchia): essere il luogo dove Dio 

storicamente ha deciso di posarsi, di parlare, di agire in modo 

speciale, di entrare a fondo nella storia degli uomini. Non soltanto 

la Palestina ed Israele, quindi, è Terra Santa ma, almeno per noi 

cristiani, anche la Turchia, per i motivi che vedremo più avanti. Il 

pellegrinaggio geografico ai Luoghi Santi perciò (come quello agli 

uomini santi) e, secondo me, una delle componenti della fede: il 

pensiero, la filosofia, l’interiorità, la lettura non bastano. Dio si è 

fatto visibile e tangibile, in un certo senso documentabile: nei 

luoghi, nelle persone, nei segni che dissemina sul nostro cammino. 

Questo andare «fuori» ci permette poi di entrare «dentro» di noi. È 

ciò che ho visto in tanti pellegrini. E anche la natura va guardata 

così.  

 

La culla della civiltà  

Ci sono altre caratteristiche che rendono importante il Medio 

Oriente e la Turchia: il luogo dove l’uomo si è affacciato alla 

civiltà (la cultura, l’arte, la religione, la scienza...); un luogo dove i 

popoli si sono incontrati o scontrati, dove le religioni hanno 

convissuto o si sono sfidate; un luogo dove gli imperi e il potere 

umano hanno mostrato la loro grandezza e la loro bassezza, dove 

si possono raccogliere i frutti e le conquiste più alte ma anche gli 

inganni e le illusorietà più perverse. Una buona scuola, insomma, 

per discernere il nostro tempo e sfatare i nostri inganni. Ma dove 

maggiore è la luce maggiori sono anche le tenebre: odi, divisioni, 

sopraffazioni, guerre religiose, spirito di conquista, egoismi, uso 

violento del nome di Dio, scontro di interessi, ambizioni. È come 



 128 

se il Medio Oriente fosse il segno di un contrasto che attanaglia il 

cuore dell’uomo e la storia dei popoli.  

 

Ecco la «mia» Turchia  

Veniamo ora alla Turchia. La mia Turchia. Desiderai per la prima 

volta andarvi per capire il seguito della vicenda di Gesù, dal 

momento che molti dei suo apostoli, partendo dalla Palestina, si 

mossero verso l’Asia minore (la Turchia di allora). Mi incuriosiva 

rendermi conto di quello che fu il loro viaggiare in mondi per essi 

sconosciuti, misurarsi con mentalità totalmente differenti, 

affrontare fatiche immani. Così cominciai a trascorre il mio mese 

di ferie estivo in Turchia, muovendomi, Bibbia alla mano, nelle 

varie località da essi toccate. Per me fu un’autentica scoperta: mi 

resi conto delle distanze enormi da loro affrontate (se la Palestina è 

grande come una regione italiana, la Turchia è grande quasi tre 

volte l’Italia), delle differenze climatiche, delle differenti realtà di 

vita e di pensiero con cui dovettero fare i conti.  

Mi resi conto che la Turchia è una autentica Terra Santa: in essa 

predicarono e soggiornarono a lungo gli apostoli (almeno otto di 

essi); in essa nacque e si sviluppò il cristianesimo primitivo; in 

essa furono celebrati i primi sette Concili della Chiesa; in essa 

vissero grandi personaggi della nuova Chiesa che usciva fortificata 

dalla prova delle persecuzioni; in essa soggiornò anche Maria 

insieme a Giovanni; in essa nacquero scritti come il Vangelo e 

l’Apocalisse; in essa vissero le comunità cristiane degli efesini, dei 

galati, dei Colossesi, a cui sono indirizzate le lettere di Paolo o le 

lettere di Pietro e di Giovanni. Scoprii città che sembravano 

rivivere sotto i miei occhi, come Efeso, Antiochia, Bergama, 

Mileto, Nicea, Tarso o intere regioni come la Cappadocia, la 

Cilicia, la Lidia, la Panfilia. Scoprii la piccola e umile casa di 

Maria sulle colline di Efeso.  

 

L’intreccio di religioni  

Cominciai a capire l’intreccio e il confronto tra cristianesimo e 

paganesimo, visitando il grande santuario del Dio della salute e 

della medicina ai piedi di Bergama (l’Asclepeion), il santuario per 

consultare il parere e la volontà degli dèi (il tempio di Apollo a 

Didima), i santuari della dea-madre della vita (l’Artemision) e 

della dea della bellezza e dell’amore (Afrodisias). Mi resi conto di 

come il cristianesimo dovette misurarsi, proprio qui in Turchia (in 

tutta la costa del mar Egeo), con le più importanti scuole 



 129 

filosofiche, morali e scientifiche di allora e con un potere politico 

che reclamava spesso un culto assoluto ed esercitava, 

contemporaneamente, paura e fascino.  

Nello stesso tempo, dopo aver frequentato un corso specialistico di 

islamologia, scoprivo nella pratica il volto dell’Islam: il senso 

istintivo di Dio e della sua provvidenza; l’accoglienza spontanea 

della sua parola e della sua volontà; l’abbandono fiducioso alla sua 

guida; la preghiera quotidiana nel pieno della propria attività; la 

certezza dell’aldilà e della risurrezione; la sacralità della famiglia; 

il valore della semplicità, dell’essenzialità, dell’accoglienza, della 

solidarietà. Accanto alle luci anche le ombre: la paura di una vera 

libertà; il limite posto a un rapporto più interpersonale e intimo con 

Dio, ritenuto troppo in alto per poter scendere tra gli uomini; una 

figura di donna ancora molto da scoprire e da valorizzare; una 

pratica individuale e pubblica di fede da coniugare maggiormente 

con l’interiorità; un atteggiamento troppo timoroso nel dialogo tra 

culture e religioni.  

 

Un Paese giovane  

Della Turchia ho potuto intravedere i vari e numerosi strati delle 

ricchezze antiche in essa depositate: le civiltà di Roma, la 

civilizzazione greca, romana e bizantina, la civilizzazione turca 

nella sua componente più antica (quella selgiuchida), e quella più 

recente (ottomana). C’è poi la Turchia di oggi, quella nata negli 

anni 20 dall’intelligenza, dal coraggio e dalla iniziativa audace di 

Ataturk: una Turchia molto fiera, tutta tesa – con slancio e con 

fatica – verso il progresso economico, sociale e culturale. Una 

Turchia molto giovane che si è lasciata alle spalle (ma ancora in 

parte ne risente) lotte, odi e guerre d’inizio secolo; che cerca al suo 

interno una sempre migliore convivenza tra etnie, culture, 

sensibilità e fedi diverse, con l’obiettivo non facile di un equilibrio 

tra unità nazionale, autonomie locali e libertà personali. Una 

nazione che ha capacità e risorse per farcela, evitando i pericoli di 

un progresso solo economico e tecnico (senz’anima) e il rischio 

opposto di una concezione accentratrice e/o confessionale dello 

Stato. L’Europa è la sponda a cui guarda la Turchia e in cui è 

favorevolmente attesa.  

 

Una Chiesa piccola e ricca  

Ho conosciuto poi la Chiesa turca di oggi: piccola, dispersa, ricca 

di radici e di storia ma spesso ripiegata su se stessa e timorosa, 



 130 

bisognosa di ritrovare più la propria anima evangelica che una 

semplice identità confessionale. Infine, ho visto in parte la Turchia 

dell’Est e del Nord (la meno conosciuta in Occidente), con le sue 

bellezze naturali, le sue realtà popolari, le sue bellezze artistiche, le 

sue tradizioni culturali e religiose (sia cristiane che musulmane). 

Ho visto la Mesopotamia, sede dei racconti biblici della creazione, 

del peccato originale, della dispersione dei popoli, del diluvio 

universale, della presenza di Abramo e di tutti i patriarchi ebrei, 

luogo di passaggio del cristianesimo antico verso l’estremo 

oriente. Città come Urfa-Edessa, Harran, Mardin, Midiai, Malatia, 

Trabzon, Van, Dijarbachir o luoghi come le valli del Tigri e 

dell’Eufrate e il Nemrut Dag meritano di essere visti.  

Così un anno fa, dopo quattro anni di preparazione, è nata la 

«finestra per il medio oriente»: l’idea di aprire uno spazio di 

comunicazione, di conoscenza e di scambio tra il nostro mondo 

occidentale: e il mondo medio orientale...  

 

Pellegrini non turisti  

Io per primo con la mia comunità, in mezzo alla quale ho maturato 

questo progetto, mi son messo alla «finestra» per cominciare a 

dischiuderla. Sono partito per risiedere nella città di Abramo 

(Harran) e vivere un amore pieno di gratitudine e rispetto per 

questa terra; per studiare e assorbire il meglio del patrimonio 

antico e contemporaneo qui presente; per accendere una 

piccolissima e umilissima scintilla di dialogo, di buone relazioni e 

scambio di doni spirituali tra ebraismo, cristianesimo e Islam. 

Amici lettori, venite a visitare questa terra! Venite a scavare nel 

suo cuore, venite ad assorbire la sua antica linfa biblica-storica-

culturale, capace di rivitalizzarci ancora oggi. Il mondo ha bisogno 

più di pellegrini che di turisti. Questo mondo orientale, in 

particolare, ha bisogno che si allaccino fili di dialogo, di 

conoscenza, di stima reciproca, di riconciliazione; fili attraverso 

cui ci si possa parlare, capire e comunicare le reciproche ricchezze 

facendosi testimoni della propria fede, dei propri cammini di 

ricerca.  

Arrivederci in Turchia dove, se Dio vuole, sarò ad accogliervi.  

 

don Andrea Santoro 

 

 
 



 131 

 
 

SESTO   GIORNO 
 

MERCOLEDÌ  9   OTTOBRE  2013 

 

CAPPADOCIA 

 

 
 

Programma giornata 

 

Pensione completa. Partenza per la Cappadocia. Intera giornata 

dedicata alla visita di questa regione. La Cappadocia ci attira per 

tre interessi. Il primo con il suo fantastico paesaggio, fatto dai 

pinnacoli, torrette, coni, camini delle fate, funghi. Il secondo è la 

storia, perché le popolazioni di qui hanno trovato facile costruirsi 

case all’interno di questo tufo. Queste vallate furono abitate da 

monaci (anacoreti prima), raccoltisi qui dal  sec. IV in poi e 

soprattutto dopo l’invasione araba. Vi seminarono al monasteri e 

chiese rupestri, fino al sec. XIII. Architettonicamente hanno la forma 

più antica delle chiese rupestri sia per la piccolezza sia per la forma 

basilicale. La decorazione, nel periodo iconoclasta (VIII secolo), si 

ridusse ad essere geometrica e floreale, ma quando il VII concilio 

ecumenico, II di Nicea (787), permise il culto delle immagini, e si 

sviluppò qui tra il IX ed il XIII secolo, un’iconografia avente come 

temi centrali episodi della vita di Cristo, tratti dai Vangeli e dai libri 



 132 

apocrifi. A partire dal sec. XI l’influsso pittorico bizantino appare 

evidente: le scene rappresentate non formano più un racconto 

continuato ma raccolgono i quadri separati dei principali misteri di 

Cristo. Il valore artistico di questi affreschi é generalmente 

mediocre; grande risulta invece il loro valore storico dal momento 

che queste pitture rappresentano le uniche espressioni rimaste 

dell’arte monastica orientale del tempo. Purtroppo, già alla fine 

dell’XI secolo gli attacchi dei Selguichidi ridussero la vitalità dei 

complessi monastici della zona che sperimentarono un lento 

processo di degrado e di abbandono. Il terzo interesse è teologico, 

legato alla presenza dei Padri della Chiesa e alle loro opere nel IV 

secolo: Basilio di Cesarea, Gregorio di Nazianzo e Gregorio di 

Nissa. Ricordando il monachesimo e i Padri  Cappadoci visiteremo 

il museo all’aperto di Göreme con le chiese rupestri ricche di 

affreschi, Uçhisar, la valle di Avcilar, Pasabag (camini delle fate) e 

la città sotterranea di Özkonak. Nel pomeriggio celebrazione della 

S. Messa. Rientro in albergo, cena e pernottamento.  

 

 
 

In Cappadocia sulle orme di san Paolo  

In pellegrinaggio nella natura di pietra  
 

di Mario Spinelli 

 

 
 

Se il programma di un pellegrinaggio ai luoghi paolini della Turchia 

non include la Cappadocia, vi sconsigliamo caldamente di iscrivervi. 

È una terra troppo bella, troppo interessante e unica per rinunciare 



 133 

all'occasione di visitarla. E poi, anche se di memorie legate 

propriamente a san Paolo non vi è traccia sul posto, nel senso 

storico-archeologico del termine, è un fatto che quella regione 

centrale dell'altopiano anatolico fu evangelizzata in età apostolica ed 

era conosciuta dalle primissime generazioni cristiane, tanto è vero 

che il paese e il suo popolo vengono ricordati più di una volta nel 

Nuovo Testamento. 

Esistono tradizioni antiche e orali sulla presenza di Saulo in 

Cappadocia, e le guide non mancano di indicare a turisti e pellegrini 

questo o quel luogo dove l'Apostolo dei Gentili avrebbe sostato e 

predicato. Per esempio la chiesa rupestre dei Quaranta Martiri, nei 

dintorni di Urgrup, scavata in cima a una scala di pietra, dentro uno 

di quegli stranissimi coni rocciosi che sono fra le componenti 

fondamentali del fascino e dell'originalità di questa terra 

straordinaria.  

Arrivando al mattino presto in Cappadocia la prima cosa che colpisce 

sono le tante mongolfiere colorate che vedi fluttuare dolcemente 

nell'aria in lontananza, sospese sui monti e le vallate che per chi le 

ammira da quell'altezza si estendono a perdita d'occhio. Un modo 

originale e quasi poetico di fare turismo che è subito una promessa di 

novità, di bellezze e di insolite emozioni per il visitatore appena 

entrato nel paese. Promessa puntualmente mantenuta, per 

cominciare, dalla vista mozzafiato della valle di Göreme (sito 

Unesco dal 1985) che si gode dal picco di Uchisar. Sembra di 

affacciarsi sulla luna, con le sue algide estensioni e i suoi paesaggi 

scabri e silenziosi. Montagne, rocce, valloni ripidi e profondi, coni 

capovolti e ardite guglie di pietra che si inseguono per chilometri, 

torri, cime, gole, burroni e rocche imponenti che ricordano pure il 

mitico far west con le sue montagne rocciose, i canyons e la 

monument valley. E lontano lontano a nord-est, a dominare su tutto 

dai suoi quasi quattromila metri, la vetta sempre innevata del monte 

Argeo (oggi Erciyes Dagi), l'antico vulcano che assieme all'Hasan 

Dagi (a sud-ovest) con le sue eruzioni all'alba del mondo ha offerto 

la materia prima al paesaggio cappadoce. Al resto hanno pensato le 

piogge, le nevi, i venti, il gelo, i terremoti, i bradisismi e tutti gli altri 

agenti naturali e atmosferici, che hanno lavorato, eroso, modellato, 

ricamato e giocato per millenni con la lava leggera e il tufo 

vulcanico, realizzando alla fine l'incredibile scenografia che abbiamo 

davanti agli occhi. 

Stesso spettacolo, stessa esperienza affascinante nella valle di 

Peristrema, a sud, attraversata dal fiume Melendiz, che la fa 



 134 

sembrare un po' il Grand Canyon, con le tinte delle rocce - dalle 

forme più bizzarre - che trascolorano dal bianco al grigio, dal rosa al 

giallo, dall'ocra al malva, non solo per la diversità della pietra ma 

anche a seconda delle ore del giorno e di come vi batta la luce del 

sole. Il pellegrinaggio cristiano, paolino si fonde in Cappadocia con 

un pellegrinaggio nella natura, nella sua grandiosità, nelle sue 

infinite possibilità espressive e costruttive, nel suo estro e nei suoi 

capricci, nella sua inesauribile capacità di sbalordire e di conquistare. 

E questa scoperta, questa full immersion nella creatività della natura 

è la prima ragione per cui la Cappadocia, come scrivono i curatori 

delle guide, pure da sola "vale il viaggio".  

Poi c'è la storia, la presenza dell'uomo nei secoli. A cominciare dalla 

Turchia di oggi, con i villaggi che oscillano fra tradizione e 

modernità, investiti dal turismo - mercatini, pullman, oggetti 

d'artigianato in onice, tappeti, quello che sopravvive di una rinomata 

ceramica - ma ancora legati al passato e alla loro origine nei ritmi di 

vita, nell'abbigliamento, nei dialetti, nella cultura montanara. Le città 

grandi sono più decisamente moderne, con traffico di auto, alberghi, 

servizi, infrastrutture. Cesarea è ancora il centro principale, come ai 

tempi di san Basilio. Quanto a Nissa, la città dove fu vescovo il 

fratello Gregorio, ora è Nevsehir, la seconda città del Paese, al 

confine ovest, sul pendio del monte Kahveci, con vestigia romane, 

un museo archeologico e la splendida moschea di Kursunlu.  

Ma la vicenda storica dell'uomo in Cappadocia ha la sua traccia più 

importante, vistosa e originale - tutto, qui, è all'insegna 

dell'originalità - negli infiniti fori e pertugi che punteggiano le rocce. 

Sono gli accessi in stanze, in ambienti articolati o in vere e proprie 

città sotterranee scavate nella pietra come rifugio dalle genti locali in 

età precristiana, e utilizzate anche dai cristiani fra VII e X secolo per 

scampare alle incursioni arabe. Uno scenario che fa pensare ai Sassi 

di Matera, solo che qui le pareti rocciose traforate come alveari o 

termitai - dai piedi delle alture fino ai picchi più arditi - coprono 

l'intero Paese. Impressionanti specialmente Derinkuyu, Kaymakli, 

Mazi Köyü e Özkonak, città sotterranee dove nel buio totale 

rischiarato da poche lampade elettriche percorri gallerie 

interminabili, si passa da un vano all'altro, ci si piega sotto gli 

archetti che separano i locali, scendendo e risalendo di sei o sette 

livelli, fino a ottanta metri sottoterra. A Derinkuyu le gallerie 

scendono al ventesimo piano, e si calcola che il vastissimo ipogeo si 

sviluppava per quattro chilometri quadrati e ospitava duemila 

famiglie.  



 135 

Poi il cristianesimo. Non solo la memoria di san Paolo, che 

probabilmente seminò il Verbo anche qui, ma anche la Chiesa 

patristica, la storia delle persecuzioni (Giuliano l'Apostata passò 

l'adolescenza a Macellum, in Cappadocia), i padri cappadoci, il 

monachesimo basiliano, le chiese rupestri, l'arte sacra bizantina pre e 

posticonoclasta restituiscono questa terra al percorso religioso e al 

pellegrinaggio anche cristiano. Polmone spirituale e culturale della 

Chiesa antica e della cristianità di Bisanzio, la Cappadocia è 

musulmana dall'inizio del II millennio. L'ultima consistente presenza 

cristiana sparì nei primi anni Venti del Novecento con le riforme di 

Atatürk, la laicizzazione dello stato e della società turca e lo scambio 

di minoranze fra greci e turchi. Ma rimangono le radici, rimane la 

memoria storica, che vive appunto nei monasteri e nelle chiese 

scavate nella roccia, e vive nell'iconografia sacra. La valle di Göreme 

è pure da questo lato una miniera di tesori. C'è la Chiesa Oscura, una 

delle più belle costruite nel XII secolo, con la sua cupola su quattro 

colonne e le tre absidi. I vivaci affreschi dell'interno non sono 

sbiaditi grazie alla mancanza di luce solare (da qui il nome della 

chiesa). Dentro la cupola è rappresentato il Cristo Pantocrator, alle 

pareti l'ultima cena, la crocifissione, il battesimo nel Giordano, il 

tradimento di Giuda e gli evangelisti Marco e Giovanni.  Ci si 

avvicina a una chiesa rupestre come a una delle tante ruvide rocce 

scavate, quasi senza accorgersi di essere davanti a un edificio sacro, 

dove monaci e popolo hanno pregato per secoli. Ma una volta dentro 

si apre un mondo esuberante di immagini e di colori, con le scene più 

importanti della vita di Cristo e dei santi. Come nella chiesa dello 

Sguardo, o in quella della Vergine Maria, o in quella della Fibbia, 

con dipinti che esprimono la pietà mariana dei cappadoci 

(Annunciazione, Visita a Elisabetta, Verginità di Maria, viaggio a 

Betlemme, ossequio dei Magi e così via). Sono opere che datano per 

lo più dal IX secolo, e testimoniano il fervore e l'entusiasmo che 

hanno accompagnato la riscoperta dell'immagine sacra, dopo la crisi 

iconoclasta dei secoli precedenti. Natura e storia, arte, cultura e fede, 

e mille anni e più di cristianesimo, inaugurati da Paolo e dalla Chiesa 

apostolica. È questo il tesoro racchiuso fra i monti e le valli della 

Cappadocia10. 

 

 

 

 
10 L'Osservatore Romano, 1-2 settembre 2008. 



 136 

 

 

Cappadocia 

 
Valle di Ihlara (Ihlara 

vadisi o  valle di 

Peristrema) percorsa dal 

Melendiz Suyu: dinanzi 

alla Ağaçaltı  Kilisesi (o  

chiesa sotto  l’albero )  

 

La Cappadocia è stata abitata da 

cristiani greci ortodossi fino alla 

guerra fra la Grecia e la Turchia 

che culminò con la sconfitta della 

Grecia nel 1922. Allora molti 

fuggirono; i pochi che rimasero 

furono costretti ad abbandonare la 

Turchia con lo spostamento 

forzato delle popolazioni che fu 

deciso nel 1923: i turchi rimasti in 

Grecia ed i greci rimasti in Turchia dovettero abbandonare il paese 

nel quale vivevano da secoli. Se sono evidenti gli oltraggi alle chiese 

della Cappadocia ed i danni agli affreschi che furono perpetrati nel 

1923, si registrano, però, anche testimonianze di turchi che 

salutavano piangendo i loro amici greci che lasciavano per sempre la 

Turchia. 

 

Prima di parlare dei padri cappadoci (sarà fatto il giorno successivo) 

dinanzi alla Ağaçaltı Kilisesi è stato introdotto il tema del senso della 

vita monastica e, più in generale, dell’importanza degli “stati di vita” 

nella fede cristiana. 

 

Fin dalle origini il cristianesimo ha capito dalle parole del Signore 

che non bastava scegliere la fede, ma che questo andava coniugato 

con una scelta di vita che lo concretizzasse. Gesù ha dato un valore 

nuovo al matrimonio (è lui l’annunciatore dell’indissolubilità del 

matrimonio ed è lui che conferisce sacramentalità alla vita degli 

sposati), ma ha al contempo proclamato che Dio può chiamare anche 

Affresco nell’Ağaçaltı Kilisesi 

 



 137 

alla verginità ed al celibato. S. Paolo, in 1Cor 7, ha approfondito per 

primo la nuova proposta del Signore. La scelta di non sposarsi 

acquista un valore di prefigurazione dei tempi escatologici, quando 

avremo pienamente con noi lo sposo Cristo Gesù. Anche il celibato 

si manifesta così come una scelta di amore. Celibato e verginità sono 

pieni dell’amore per Dio e per Cristo e non avrebbero senso senza 

questo amore. Tutti gli stati di vita cristiani non possono essere 

interpretati altrimenti che come scelte di amore. Solo nella 

definitività dello stato di vita, l’amore diviene reale e completo, 

poiché la vita viene offerta nell’amore per sempre. È estremamente 

interessante anche la riflessione paolina sulla vedovanza: Paolo, per 

la prima volta nella storia, conferisce una grande rilevanza alla 

condizione vedovile, ma invita anche le vedove ad una scelta che sia 

definitiva. Esse possono risposarsi, oppure ‘consacrarsi’ al Signore, 

ma le comunità sono invitate da Paolo a non accogliere nel novero 

delle vedove quelle che aspirano a rinunciare alla loro condizione 

vedovile, cioè a risposarsi, non avendo accolto come definitiva la 

loro vedovanza. 

 

La tradizione monastica che si sviluppa in Egitto, in Palestina, in 

Occidente ed anche in Cappadocia riprende con vigore, al termine 

del periodo delle persecuzioni, la proposta della vita celibataria e 

verginale per il regno di Dio. 

 

‘Monaco’ viene da ‘monos’ che in greco vuol dire ‘solo’ ed indica la 

persona che sceglie il celibato (o la verginità) per una chiamata del 

Signore. Basilio è autore di una regola monastica nella quale invita i 

monaci alla vita cenobitica (da koinos bios, in greco vita comune), 

cioè alla vita di comunità. Infatti, anche la vita di chi è ‘solo’ non è 

una vita senza amore verso i fratelli, anzi egli è chiamato a 

condividere pienamente la sua fede con i fratelli della sua comunità 

monastica. Il monachesimo dei padri cappadoci ha sempre affermato 

che anche chi fosse chiamato alla vita eremitica deve sempre prima 

mettersi alla prova in un lungo periodo di vita comunitaria, per 

maturare lungamente e concretamente l’amore per i fratelli. 

Il monachesimo della Cappadocia avrà come caratteristiche 

originarie anche quella di essere profondamente legato alla vita 

diocesana ed, insieme, alla carità verso i più poveri. 

Un’attualizzazione sul rapporto fra opzione fondamentale, scelta 

dello stato di vita e scelte particolari che preparano ed accompagnano 

le altre due opzioni ha concluso la riflessione. 



 138 

 
 

Cappadocia 

 
Aynalı Kilise   

 

 
 

I padri cappadoci in questi luoghi hanno approfondito la loro 

riflessione sulle tre persone della Trinità. 

 

Nelle parole di Gesù donateci nel suo Vangelo è evidente come la 

sua figliolanza divina e la sua affermazione di essere stato inviato dal 

Padre come unico e definitivo rivelatore del volto di Dio non siano 

una tardiva interpretazione giovannea, ma siano già enunziate nei 

sinottici ed addirittura in questi versetti che sono della cosiddetta 

fonte Q, rimandando al Gesù storico. Tutto il NT annuncia la 

relazione unica fra il Padre ed il Figlio. 

 

I padri cappadoci hanno preparato il Concilio Costantinopolitano I, 

nel quale venne canonizzata la forma finale del Simbolo che 

recitiamo ogni domenica nella liturgia domenicale, il Simbolo 

niceno-costantinopolitano. 

 

Nella meditazione si è poi mostrato come la Sacra Scrittura ed il 

Simbolo di fede (il dogma) non siano due cose diverse, ma 

esprimano l’unica realtà divina in due forme diverse, entrambe 

necessarie alla fede. 

 

Si è fatto riferimento ad uno straordinario passaggio del Direttorio 

generale per la catechesi, che al numero 128, afferma: «La catechesi 

trasmette il contenuto della Parola di Dio secondo le due modalità 



 139 

con cui la Chiesa lo possiede, lo interiorizza e lo vive: come 

narrazione della Storia della Salvezza e come esplicitazione del 

Simbolo della fede. La Sacra Scrittura e il Catechismo della Chiesa 

Cattolica debbono ispirare tanto la catechesi biblica quanto la 

catechesi dottrinale, che veicolano questo contenuto della parola di 

Dio». 

 

Il Simbolo di fede mostra l’intima armonia, la sintesi di tutto ciò che 

la Scrittura narra. Permette di avere una visione d’insieme di ciò che 

è essenziale. La Bibbia presenta la ricchezza di tutte le sfumature e di 

ogni particolare, ma se mancasse la visione sintetica che la fede 

fornisce, la Bibbia risulterebbe solo una massa disarticolata ed 

incomprensibile. 

 

Ciò che Luca e Matteo raccontano nell’inno di giubilo, il Simbolo 

niceno-costantinopolitano lo sintetizza nella sua struttura trinitaria. 

 

I tre grandi cappadoci, Basilio di Cesarea, Gregorio di Nazianzo e 

Gregorio di Nissa, hanno contribuito alla definitiva stesura del 

Credo. Dio è Trinità, è amore, prima ancora di creare l’universo e 

l’uomo, perché è amore in se stesso. Dio non comincia ad amare dal 

momento in cui crea l’uomo, ma è da sempre amore del Padre e del 

Figlio e dello Spirito Santo. I cappadoci hanno accolto ed 

approfondito, in questa prospettiva, il termine ‘persona’, già 

utilizzato da Origene in greco e da Tertulliano in latino, per indicare 

le tre persone nella Trinità. 

 

Il termine ‘persona’ esprime 

nella teologia trinitaria la 

relazione d’amore che esiste 

in Dio. Se da sempre il Padre 

non avesse amato il Figlio, 

ciò significherebbe che egli 

non sarebbe stato sempre 

Padre. Egli può essere Padre 

solo perché genera ed   ama 

il Figlio. 

 

La teologia sottolineerà che il Padre è dono totale: non c’è niente che 

egli sia che non abbia donato al Figlio. Ed il Figlio è accoglienza 

perfetta: non c’è niente che il Figlio sia che non abbia ricevuto dal 

A yna l ı  K i l i s e    



 140 

Padre. Ma questo amore non si chiude in se stesso, bensì è fecondo. 

Il Padre non solo ama il Figlio ed il Figlio il Padre, ma essi amano 

insieme: e questo amore fecondo è lo Spirito Santo. I padri cappadoci 

hanno molto riflettuto e scritto sullo Spirito Santo, sul suo procedere 

dal Padre, sul suo essere adorato e conglorificato con il Padre ed il 

Figlio. 

Tutta la riflessione moderna sulla persona discende da questa 

riflessione trinitaria sulle persone divine. Ognuno è persona – si 

afferma in antropologia - non tanto perché è individuo, ma perché 

ama, perché è relazione. Se si vuole sapere chi è una persona, basta 

che gli si domandi a chi vuole bene, per chi vive, chi ha nel cuore. 

L’uomo è persona, perché è relazione. In questo consiste 

essenzialmente l’antico annuncio di Genesi che ogni uomo è fatto ad 

immagine di Dio. 

 

 
 

Cappadocia 

 

 
Monastero Selime aggettante Rock 

 

Camini di fata, vicino Paşabag (detta anche valle 

dei monaci) 

 
In questo luogo si trova l’antica Chiesa di San Simeone lo Stilita con 

affreschi ascrivibili al X secolo, molto rovinati: il santo visse ad 

Antiochia sull’Oronte e poi sulla famosa colonna, nell’odierna Siria.. 

http://flickr.com/photos/curiousexpeditions/3054814864/in/set-72157609976086780/


 141 

 

La Cappadocia è nominata nella prima Lettera di Pietro (1 Pt 1,1). In 

quella lettera sono citate molte regioni dell’antica Asia romana, 

l’odierna Turchia. Pietro – od un suo discepolo – si rivolge così alle 

prime comunità cristiane dell’Anatolia e ci attesta che il vangelo era 

giunto in Cappadocia già in età apostolica. 

 

 

 
 

Cappadocia 
 

Valle di Zelve 
 

 
 

Nella valle di Zelve si è tornati a presentare la figura dei tre padri 

cappadoci, di Basilio, di suo fratello minore Gregorio di Nissa, di 

Gregorio di Nazianzo. 

 

Si è fatto cenno, innanzitutto, a come essi abbiano coniugato 

il Logos e l’Agape. Loro desiderio fu sempre quello di presentare la 

fede cristiana anche alle persone colte del tempo, di mostrare come la 

fede non richiedesse la morte del pensiero e dell’intelligenza, ma, 

anzi, esaltasse la ragione umana, valorizzandola. Al contempo essi 

vissero orientati a quella carità che è la suprema sapienza. In 

particolare la vita monastica da loro vissuta e promossa si strutturò in 

aiuto dei più poveri e Basilio è famoso anche per avere fondato in 

Cesarea, città nella quale era vescovo, vari ospizi per i bisognosi. Lo 

storico Sozomeno chiama l’insieme di questi luoghi di carità la 

Basiliade, quasi una città della misericordia. 



 142 

 

Si è poi fatto riferimento al tema dell’amicizia. Sono state lette le 

famose parole con le quali Gregorio di Nazianzo parla del suo 

rapporto di amicizia con Basilio: 

 

«Eravamo ad Atene, partiti dalla stessa patria, divisi, come il corso 

di un fiume, in diverse regioni per brama d'imparare, e di nuovo 

insieme, come per un accordo, ma in realtà per disposizione divina. 

Allora non solo io mi sentivo preso da venerazione verso il mio 

grande Basilio per la serietà dei suoi costumi e per la maturità e 

saggezza dei suoi discorsi, ma inducevo a fare altrettanto anche altri 

che ancora non lo conoscevano. Molti però già lo stimavano 

grandemente, avendolo ben conosciuto e ascoltato in precedenza. 

Che cosa ne seguiva? Che quasi lui solo, fra tutti coloro che per 

studio arrivavano ad Atene, era considerato fuori dell'ordine 

comune, avendo raggiunto una stima che lo metteva ben al di sopra 

dei semplici discepoli. Questo l'inizio della nostra amicizia; di qui 

l'incentivo al nostro stretto rapporto; così ci sentimmo presi da 

mutuo affetto. Quando, con il passare del tempo, ci manifestammo 

vicendevolmente le nostre intenzioni e capimmo che l'amore della 

sapienza era ciò che ambedue cercavamo, allora diventammo tutti e 

due l'uno per l'altro: compagni, commensali, fratelli. Aspiravamo a 

un medesimo bene e coltivavamo ogni giorno più fervidamente e 

intimamente il nostro comune ideale, Ci guidava la stessa ansia di 

sapere, cosa fra tutte eccitatrice d'invidia; eppure fra noi nessuna 

invidia, si apprezzava invece l'emulazione. Questa era la nostra 

gara: non chi fosse il primo, ma chi permettesse all'altro di esserlo. 

Sembrava che avessimo un'unica anima in due corpi. Se non si deve 

assolutamente prestar fede a coloro che affermano che tutto è in 

tutti, a noi si deve credere senza esitazione, perché realmente l'uno 

era nell'altro e con l'altro. L'occupazione e la brama unica per 

ambedue, era la virtù, e vivere tesi alle future speranze e 

comportarci come se fossimo esuli da questo mondo, prima ancora 

d'essere usciti dalla presente vita. Tale era il nostro sogno. Ecco 

perché indirizzavamo la nostra vita e la nostra condotta sulla via dei 

comandamenti divini e ci animavamo a vicenda all'amore della virtù. 

E non ci si addebiti a presunzione se dico che eravamo l'uno all'altro 

norma e regola per distinguere il bene dal male. E mentre altri 

ricevono i loro titoli dai genitori, o se li procurano essi stessi dalle 

attività e imprese della loro vita, per noi invece era grande realtà e 

grande onore essere e chiamarci cristiani». 



 143 

(dai Discorsi di san Gregorio Nazianzeno, vescovo; Disc. 43, 15. 16-17, 19-21; PG 

36, 514-523) 

 

Si rivela qui tutta la ricchezza dell’amicizia che, se è vera, unisce due 

persone, ma non le chiude in un rapporto a due, anzi le apre a Dio e 

ad un rapporto ancora più generoso con tutti. 

 

Si è accennato poi al servizio della parola che, in questa ottica, fu 

così importante nella vita dei padri cappadoci. Così scrive ancora 

Gregorio di Nazianzo: 

 

«Servo della Parola, io aderisco al ministero della Parola; che io 

non acconsenta mai di trascurare questo bene. Questa vocazione io 

l’apprezzo e la gradisco, ne traggo più gioia che da tutte le altre 

cose messe insieme» (Discorso 6,5; cfr anche Discorso 4,10). 

 

La dignità della vita umana emerge in questo rapporto con Dio, come 

scrive Gregorio di Nazianzo: 

 

«Hai un compito, anima mia, / un grande compito, se vuoi. / Scruta 

seriamente te stessa, / il tuo essere, il tuo destino; / donde vieni e 

dove dovrai posarti; / cerca di conoscere se è vita quella che vivi / o 

se c’è qualcosa di più. / Hai un compito, anima mia, / purifica, 

perciò, la tua vita: / considera, per favore, Dio e i suoi misteri, / 

indaga cosa c’era prima di questo universo / e che cosa esso è per 

te, / da dove è venuto, e quale sarà il suo destino. / Ecco il tuo 

compito, / anima mia, / purifica, perciò, la tua vita».  
(Poesie [storiche] 2,1,78). 

 

E ancora, rivolgendosi a Cristo, poiché solo lui può accompagnare 

l’uomo a ritrovare continuamente questa dignità: 

 

«Sono stato deluso, o mio Cristo, / per il mio troppo presumere: / 

dalle altezze sono caduto molto in basso. / Ma rialzami di nuovo ora, 

poiché vedo / che da me stesso mi sono ingannato; / se troppo 

ancora confiderò in me stesso, / subito cadrò, e la caduta sarà 

fatale» (ibid., 2,1,67). 

 

 

Un ulteriore passo molto bello del Nazianzieno era caro a d. Luigi 

Giussani, il fondatore di CL, che lo citava spesso: 



 144 

«Se non fossi tuo, mio Cristo, mi sentirei creatura finita. Sono nato e 

mi sento dissolvere. Mangio, dormo, riposo e cammino, mi ammalo e 

guarisco, mi assalgono senza numero brame e tormenti, godo del 

sole e di quanto la terra fruttifica. Poi io muoio e la carne diventa 

polvere come quella degli animali che non hanno peccati. Ma io 

cosa ho più di loro? Nulla, se non Dio. Se non fossi tuo, Cristo mio, 

mi sentirei creatura finita» (Poesie II,1,74). 

 

Sullo stesso tema dell’altissima dignità dell’uomo così si esprime 

Gregorio di Nissa: 

 

«Non il cielo è stato fatto a immagine di Dio, non la luna, non il sole, 

non la bellezza delle stelle, nessun’altra delle cose che appaiono 

nella creazione. Solo tu [anima umana] sei stata resa immagine 

della natura che sovrasta ogni intelletto, somiglianza della bellezza 

incorruttibile, impronta della vera divinità, ricettacolo della vita 

beata, immagine della vera luce, guardando la quale tu diventi 

quello che Egli è, perché per mezzo del raggio riflesso proveniente 

dalla tua purezza tu imiti Colui che brilla in te. Nessuna cosa che 

esiste è così grande da essere commisurata alla tua grandezza» (Om. 

sul Cantico 2). 

 

Ma l’uomo realizza la propria vocazione non semplicemente 

scrutando se stesso, bensì rivolgendosi a Dio: 

 

«Se, con un tenore di vita diligente e attento, laverai le brutture che 

si sono depositate sul tuo cuore, risplenderà in te la divina bellezza 

... Contemplando te stesso, vedrai in te Colui che è il desiderio del 

tuo cuore, e sarai beato» (Le Beatitudini 6). 

Per l'anima, infatti, «si tratta non di conoscere qualcosa di Dio, ma 

di avere in sé Dio» (Le Beatitudini 6: PG 44,1269c). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 145 

 

 

Cappadocia 
 

Le città  sotterranee  

 

 

Cappadocia Ballooning - Valle dei Camini   

 

Cappadocia in Turchia è uno sotterraneo di camini di fata e di 

chiese. L'incredibile bellezza geologica della Cappadocia è una 

meraviglia che bisogna assolutamente poter visitare. Si tratta di una 

vasta isola quartiere, dove la natura e la storia hanno scritto delle 

pagine di una bellezza incantevole.  

 
Cappadocia - Goreme Villaggio da Tracce nella sabbia.  

 

 

Come mai vennero realizzate queste grandiose opere? 

All'interno delle cavità della terra l'uomo trovava rifugio sicuro, 

riusciva ad ingannare gli invasori ma anche a proteggersi dalle 

intemperie dal clima caldo e torrido perché sotto terra o nella roccia 

riusciva a mantenere un habitat ideale con una temperatura pressoché 

costante durante tutto l'anno, a conservare i cibi e le vivande e quindi 

a garantirsi la sopravvivenza. 

La Cappadocia ha subito invasioni in varie epoche storiche. In quelle 

circostanze, all’avvicinarsi del pericolo, gli abitanti della zona vi si 

rifugiavano provvisoriamente con il proprio bestiame. Si presume 

http://flickr.com/photos/traces/459979433/
http://flickr.com/photos/traces/408545347/


 146 

che la città sotterranea di Kaymaklı fu scavata nella roccia nei secoli 

VI – X ; essa servì, più tardi, anche ai cristiani durante le incursioni 

arabe e dei Sasanidi (Persiani). 

Già Senofonte (430 - 355 a.C.), scrittore e storico della Grecia 

antica, scrivendo delle città sotterranee dice: “Nei villaggi le case 

sono costruite sottoterra. I loro ingressi sono stretti come un pozzo. 

Invece le loro stanze sono abbastanza larghe. Il bestiame è raccolto 

in appositi rifugi sotterranei con vie speciali per loro”. 

  

Come fu portata in superficie la roccia scavata? 

È logico pensare che quegli uomini scavarono, prima di tutto, 

i camini di aerazione le cui profondità raggiungono i 70-85 m. In 

seguito hanno completato le città sotterranee scavando verso i lati. 

La terra veniva evacuata con delle carrucole lungo i camini di 

aerazione. 

 

 

Come chiudevano le porte d’ingresso? 

Negli insediamenti costituiti da centinaia di stanze i vari locali erano 

collegati  tra di loro mediante strette e lunghe gallerie e corridoi. 

All’estremità di queste gallerie, ancora oggi attraversate difficilmente 

e chinandosi, si trovano massi cilindricidel diametro di ca. 1,5 m, 

dello spessore di 55-60 cm, pesanti fino a 500 kg. Tali macigni, 

simili a macine da mulino, si potevano chiudere solo dall’interno, 

impedendo l’accesso. Queste grandi saracinesche venivano spinte da 

una postazione scavata nel retro, così che potessero chiudere 

ermeticamente l’apertura. Uno zoccolo assicurava la loro posizione. 

Un orifizio nel centro del masso permetteva di vedere gli assalitori 

ed anche di ucciderli con la lancia. 

 

 



 147 

 

 

 

 
Goreme - celesti Canopy 

 

 

 
Fairy Chimney Hotel a Göreme  

 

  

 

 
L'enorme e disorientante Selime Rock Monastero è stato scolpito nella roccia da monaci 

cristiani nel 13 ° secolo. Una ripida salita è l'unico modo per accedervi. 

 

 

 
 

Uçhisar 

 

http://flickr.com/photos/traces/120907827/in/set-72157594191058098/
http://flickr.com/photos/curiousexpeditions/3053929891/
http://flickr.com/photos/curiousexpeditions/3053979451/


 148 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



 149 

 
 

SETTIMO   GIORNO  

 

G IOVEDÌ  10   OTTOBRE  2013 

 

CAPPADOCIA  –  ANTALYA  KEMER 

 

(NAVIGAZIONE IN LICIA )  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Programma giornata 

 

Pensione completa. La mattina presto partenza per Kemer, porto di 

imbarco più vicino possibile a Licia. Arrivo in tardo pomeriggio ed 

imbarco sul caicco. Inizio alle  navigazione verso Licia. Cena e 

pernottamento è previsto in Phaselis di Licia. 

 

Licia 

 
Regione della Licia 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/File:Carte_Lycie.png


 150 

 
Tombe di re della Licia scavate nella roccia a Dalyan 

 

 

La Licia (Licio: Trm̃misa; Greco: Lykia da Λυκία (Lukía);  

Latino: Lycia) è una regione storica dell'Asia Minore, situata sulla 

costa meridionale dell'Anatolia, nella moderna 

provincia turca di Antalia. Forma una penisola ad est dell'isola 

di Rodi. È chiusa a nord dalla catena occidentale del Tauro che la 

isolava e in parte la isola ancora oggi dal resto della Turchia. Questa 

conformazione rese in passato i porti sul mare le privilegiate porte di 

accesso alla Licia. 

 

Periodo greco-ellenistico  

Erodoto nelle sue Storie la chiama Mylias e i suoi abitanti Solimi e 

Termili. Secondo Omero, Bellerofonte, antenato di Glauco di Licia, 

ne mutò il nome in Licia e Lici erano detti i suoi abitanti, provenienti 

in gran parte dall'isola di Creta. L'origine del nome è comunque 

antica e incerta pur trovandolo in talune iscrizioni di epoca egizia. 

Come ci narra Omero i Lici parteciparono alla Guerra di Troia, 

guidati da Sarpedone e Glauco, che erano cugini, essendo entrambi 

nipoti di Bellerofonte (il primo era anche figlio di Zeus). 

In epoca storica la popolazione della zona partecipò, in forza 

all'impero ittita, alla battaglia di Kadesh nel 1274 a.C. combattuta 

contro il faraone Ramesse II.  

 

Successivamente la regione venne conquistata dal re persiano Ciro il 

Grande nel 546 a.C. per mano del suo generale Arpago. Ciò 

nonostante, il monarca persiano, anche se aveva trasformato la zona 

in una provincia dell'impero persiano controllata da un satrapo, 

permise agli abitanti della regione di mantenere le proprie tradizioni 

http://it.wikipedia.org/wiki/File:Lycian_Kings_Tombs-Dalyan.JPG
http://it.wikipedia.org/wiki/Dalyan
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_licia
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_greca
http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_latina
http://it.wikipedia.org/wiki/Asia_Minore
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia
http://it.wikipedia.org/wiki/Turchia
http://it.wikipedia.org/wiki/Provincia_di_Antalya
http://it.wikipedia.org/wiki/Rodi
http://it.wikipedia.org/wiki/Tauro_(catena_montuosa)
http://it.wikipedia.org/wiki/Erodoto
http://it.wikipedia.org/wiki/Storie_(Erodoto)
http://it.wikipedia.org/wiki/Omero
http://it.wikipedia.org/wiki/Bellerofonte
http://it.wikipedia.org/wiki/Glauco_(Licia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Lici
http://it.wikipedia.org/wiki/Isola_di_Creta
http://it.wikipedia.org/wiki/Egitto_antico
http://it.wikipedia.org/wiki/Guerra_di_Troia
http://it.wikipedia.org/wiki/Impero_ittita
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Kadesh
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=1274_a.C.&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Ramesse_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Ciro_il_Grande
http://it.wikipedia.org/wiki/Ciro_il_Grande
http://it.wikipedia.org/wiki/546_a.C.


 151 

e di avere capi autoctoni. Durante la seconda guerra persiana, 

i lici appoggiarono la flotta persiana nella Battaglia di Capo 

Artemisio con l'invio di una flotta di 50 navi al comando del generale 

Kybernis. La Licia si svincolò poi dal dominio persiano con 

l'intervento di Cimone, generale ateniese figlio di Milziade, e 

partecipò alla Lega Delio-Attica. Nel 448 a.C si formò, su pressione 

di Atene, la Lega licia, che annoverava 36 città, poi passate a 23. 

Ogni città, a seconda della dimensione, poteva inviare da uno a tre 

rappresentanti presso il sinedrio, l'assemblea che ogni anno eleggeva 

il capo della lega, detto liciarca, e gli altri funzionari. Lo scopo della 

lega era il controllo dell'applicazione dei diritti delle varie città e la 

gestione della terra comune. 

La regione fuoriuscì dalla lega Delio-Attica nel 429 a.C. per tornare 

sotto il dominio persiano. A partire dalla seconda metà del V secolo 

a.C. fu governata da Mausolo, satrapo di Caria, dopo una fallita 

insurrezione indipendentista avvenuta nel 362 a.C. nota come rivolta 

dei satrapi. Venne conquistata infine da Alessandro Magno nel 333 

a.C. Fu quindi governata, insieme all'Egitto, alla Cirenaica, e 

a Cipro, da un generale di Alessandro Magno, Tolomeo I Sotere, che 

impose nella regione anatolica la lingua greca e la organizzò in 

forma federale. Nel 197 a.C. Antioco III la occupa assieme a gran 

parte dell'Anatolia. Nel 190 a.C. i Romani sconfiggono 

l'imperatore seleuco nella battaglia di Magnesia. Con il successivo 

trattato di pace di Apamea i Romani concessero la Licia ai Rodii in 

segno di riconoscenza per il loro appoggio contro Antioco. Questo 

dominio durò solo venti anni. Nel 168 a.C. Roma dichiarò libera la 

regione della Licia. Qualche anno dopo le città, con un accordo, 

crearono la confederazione licia (Λυκιωντοκοινον).  

Secondo Artemidoro che è la fonte di Strabone, le ventitré città che 

formavano la confederazione, secondo un sistema proporzionale, 

eleggevano il loro presidente di Lega, chiamato liciarca. Le 

metropoli 

di Xanthos, Patara, Pinara, Olympos, Myra e Tlos possedevano tre 

voti. 

 

Periodo romano  

Con il mancato sostegno a Bruto la confederazione licia si inimica 

Roma. I seguito Bruto assediò Xanthos, che venne completamente 

distrutta ad opera degli assediati che secondo Plutarco si suicidarono 

in massa. A seguito di questo comportamento, l'imperatore esitò ad 

assediare Patara. In seguito Patara, preso atto della magnanimità di 

http://it.wikipedia.org/wiki/Seconda_guerra_persiana
http://it.wikipedia.org/wiki/Lici
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Capo_Artemisio
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Capo_Artemisio
http://it.wikipedia.org/wiki/Cimone
http://it.wikipedia.org/wiki/Atene
http://it.wikipedia.org/wiki/Milziade
http://it.wikipedia.org/wiki/Lega_Delio-Attica
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=448_a.C&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/429_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Mausolo
http://it.wikipedia.org/wiki/Caria
http://it.wikipedia.org/wiki/362_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Alessandro_Magno
http://it.wikipedia.org/wiki/333_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/333_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/Cirenaica
http://it.wikipedia.org/wiki/Cipro
http://it.wikipedia.org/wiki/Tolomeo_I
http://it.wikipedia.org/wiki/197_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Antioco_III
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia
http://it.wikipedia.org/wiki/190_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Dinastia_seleucide
http://it.wikipedia.org/wiki/Battaglia_di_Magnesia
http://it.wikipedia.org/wiki/Apamea
http://it.wikipedia.org/wiki/Rodi
http://it.wikipedia.org/wiki/168_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Artemidoro_di_Daldi
http://it.wikipedia.org/wiki/Strabone
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Liciarca&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Xanthos
http://it.wikipedia.org/wiki/Patara
http://it.wikipedia.org/wiki/Pinara
http://it.wikipedia.org/wiki/Olympos_(Licia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Myra
http://it.wikipedia.org/wiki/Tlos
http://it.wikipedia.org/wiki/Bruto
http://it.wikipedia.org/wiki/Plutarco


 152 

Bruto, si arrese senza essere attaccata, seguita dalle altre città della 

penisola. La regione venne trattata con magnanimità da Roma, che vi 

pretese contributi molto leggeri. Da allora la Licia fu fedele a Roma 

e solo nel 43 assieme alla Pamfilia divenne provincia romana, pur 

mantenendo una larga autonomia. 

Nel 129 l'imperatore Adriano, visitò la Licia e vi fece costruire, nel 

porto della città di Myra e di Patara, due granai per raccogliere e 

conservare strategicamente la produzione di grano della regione. 

Queste infrastrutture rimasero attive fino al IV secolo. 

Nel 141 un violentissimo terremoto sconvolse la regione provocando 

grandissime devastazioni. Opramoas di Rodiapoli l'uomo più ricco 

della penisola si prodigò investendo ingentissime somme per la 

ricostruzione delle città devastate.  

Nella lapide mortuaria di Opramoas vengono indicate le città 

ricostruite (Patara, Tlos, Olimpo, Rodiapoli, Korydalla, Oinoanda, 

Myra,Telmesso, Kadyanda, Pinara, Xanthos, Kalynda, Bubon, 

Balbura, Krya, Symbra, Arneai, Choma, Podalia, Arykanda, Limyra, 

Fellos, Antifellos, Faselide, Kyaneai, Aperlai, Nisa, Sidyma, Gagai e 

Akalyssos).  

Nel 240 vi fu un altro terremoto che sconvolse la Licia. La regione si 

riprese solo lentamente da questo tremendo colpo, l'unificazione 

amministrativa sotto la Pamfilia, la fa sparire dai commenti storici 

per più di cento anni. Solo nel 325 la Licia riacquistò autonomia 

politica. Polemio Silvio la indica ancora come provincia 

indipendente nel V secolo. 

 

Il declino  

Nel 542 vi fu una tremenda epidemia di peste che accelerò il 

dissolvimento della civiltà licia. 

 

Religione  

 
Sarcofago su colonna a Kaş 

http://it.wikipedia.org/wiki/43
http://it.wikipedia.org/wiki/Pamfilia
http://it.wikipedia.org/wiki/Licia_(provincia_romana)
http://it.wikipedia.org/wiki/129
http://it.wikipedia.org/wiki/Publio_Elio_Traiano_Adriano#I_viaggi_e_la_visita_di_tutto_l.27Impero_romano
http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/141
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Opramoas_di_Rodiapoli&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Opramoas&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Rodiapoli&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Korydalla&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Oinoanda
http://it.wikipedia.org/wiki/Telmesso
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Kalynda&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Bubon&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Choma&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Podalia&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Arykanda&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Limyra
http://it.wikipedia.org/wiki/Antifellos
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Faselide&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/240
http://it.wikipedia.org/wiki/325
http://it.wikipedia.org/wiki/Polemio_Silvio
http://it.wikipedia.org/wiki/V_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/542
http://it.wikipedia.org/wiki/Peste
http://it.wikipedia.org/wiki/File:Sarkophag_in_Kas.jpg
http://it.wikipedia.org/wiki/Ka%C5%9F


 153 

 

La religione del popolo della Licia non ha testimonianze scritte nel 

periodo precedente al IV secolo a.C. Le uniche vestigia, che 

testimoniano la religiosità di questo popolo, sono i magnifici 

monumenti funebri, che ancora oggi si possono ammirare. Essi si 

dividono in due categorie: le tombe scavate nella roccia sufalesie. Si 

ritiene che il popolo dei Lici fu il primo ad utilizzare questo tipo di 

sepolture seguiti da Frigi e Carii. L'altro tipo di tomba presente nella 

regione è a forma di casetta posta su di un pilastro. Queste sepolture 

fanno supporre una religiosità improntata sul culto degli eroi e dei 

principi defunti, sostenuto da una idea di aldilà. Mancano invece, di 

questo periodo, indicazioni sulle singole divinità. In seguito l'influsso 

ellenico portò nella regione, un mutamento anche nella religione. 

Compaiono alcune divinità dell'Olimpo greco, in particolare la triade 

di Latona con i figli Apollo e Artemide. Il nome Latona, Greco 

antico Λητω, sembra venire dalla parola licia lada (donna). Se la 

supposizione è esatta, questo indica che le influenze sulle divinità, 

non furono a senso unico. Secondo Margherita Guarducci, la coppia 

Latona Apollo venne ai Greci dalla Licia e si arricchì, della figura di 

Artemide, soltanto in età più recente, quando cioè Artemide, da dea 

madre, quale essa era in origine, acquistò il carattere di dea 

fanciulla. 

 

Carattere peculiare nella religiosità dei Lici del tempo vi era il vivo 

interesse per la conoscenza del futuro, con la pratica della mantica. 

Questo si esplicava in vari santuari come quelli di Xanthos, Myra e 

presso il famoso oracolo di Apollo di Patara. 

Il cristianesimo si diffuse nella regione sin dagli inizi, le prime 

testimonianze sono del III secolo e riferiscono di vescovi e credenti 

fatti oggetto di persecuzioni e di martiri. Figure di spicco di quel 

periodo sono San Nicola di Myra e Metodio di Olimpo. 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/IV_secolo_a.C.
http://it.wikipedia.org/wiki/Falesia
http://it.wikipedia.org/wiki/Frigi
http://it.wikipedia.org/wiki/Carii
http://it.wikipedia.org/wiki/Latona
http://it.wikipedia.org/wiki/Apollo
http://it.wikipedia.org/wiki/Artemide
http://it.wikipedia.org/wiki/Greco_antico
http://it.wikipedia.org/wiki/Greco_antico
http://it.wikipedia.org/wiki/Margherita_Guarducci
http://it.wikipedia.org/wiki/Divinazione
http://it.wikipedia.org/wiki/Xanthos
http://it.wikipedia.org/wiki/Myra
http://it.wikipedia.org/wiki/III_secolo
http://it.wikipedia.org/wiki/San_Nicola_di_Myra
http://it.wikipedia.org/wiki/Metodio_di_Olimpo


 154 

 

 
 

OTTAVO   GIORNO 
 

VENERDÌ  11   OTTOBRE  2013 

 

LICIA 

 

 
 

Programma giornata 

 

Pensione completa. Phaselis / Demre / 

Kekova o Kas. La mattina presto 

partenza per Myra in caicco, all'arrivo 

visita alla citta sommersa. Le tombe 

rupestri e le rovina della citta antica di 

Myra e La chiesa di San Nicola con 

sarcofago del Santo. Cena e 

pernottamento a bordo in caicco. 
 

 

Kekova ed Uçagiz 

 
Nei dintorni di Uçagiz, ci sono molte 

piccole isole, e la costa è una delle più 

http://www.turcotour.org/turchia/cartina-turchia-costa-turchese-licia.php


 155 

belle di Turchia, coprendo molti villaggi antichi di Licia.  

Kekova anche chiamata Caravola, è un isola turca di fronte al 

villaggio di Kaleköy. È disabitata e si estende su 4.5 km ². Sulla riva 

del nord, ci sono le rovine parzialmente sommerse di Apollonia (o 

Dolciste), città distrutta da un terremoto nel IIe DC. Fu ricostruita 

sotto i bizantini, quindi definitivamente abbandonata a l'occasione 

delle incursioni arabe.  

Al nord-ovest, Tersane si riconosce con i resti di una chiesa 

bizantina. 

La regione di Kekova è stata dichiarata zona protetta nel 1990 dal 

ministero turco del ambito, l'immersione vi è sottoposto ad 

autorizzazione. 

Kaleköy – l'antica città Simea, può raggiungersi soltanto dal mare. E 

una zona archeologica licia, in parte sommersa, situata su una delle 

più belle parte della costa turca. Nel villaggio, ristoranti offrono 

piatti locali. 

Üçağız si situa sul continente ad 1 km da Kaleköy. Le rovine della 

città antica sono quasi nel villaggio che propone piccoli alberghi e 

ristoranti e dispone di un piccolo porto. 

 

 

Kas 

 
Kaş fu fondata a l'epoca 

dei Lici che la chiamaronoAbesos.  

La città faceva parte della 

lega Licia. La sua importanza a 

quest'epoca è attestata da una 

necropoli ricca. 

La città non è troppo invade d' 

infrastrutture turistiche, ha 

mantenuto i vestigi del suo teatro 

antico, delle tombe liciane e delle 

viuzze di stile ottomano.  

 

Ha belle zone d'immersione e le 

colline del entroterra si prestano a 

bei escursioni. I greci lo nominarono 

Antífellos - di fronte a fellos, città 

che doveva essere nelle montagne 



 156 

del interno delle terre. 

Sotto i Romani, Antifellos si specializza nel esportazione delle 

spugne (animali marini) e del legno da costruzione.  

Kas diventa un sede episcopale sotto i bizantini. La città soffrì a 

causa delle incursioni arabi che finirono per si vi installare. 

Nel 1923, in occasione dello scambio di popolazioni tra la Grecia e 

la Turchia, la maggioranza della popolazione, che era d' origine 

greca, abbandonò la città per la Grecia. 

 

 

Myra 
Myra è una città antica della 

Turchia le cui 

vestigi Lici e Romani si trovano a 

circa due chilometri della città 

moderna di Demre.  

È anche famosa per il suo 

vescovo San Nicola, personaggio a 

l' origine del Babbo Natale.  

Una grande parte della città antica è 

sotto-terra, ma rimangono vestigi 

notevoli, come le sue rocce scavate 

di tombe liciane vicino al teatro. Le 

loro facciate sono pienamente 

decorate.  

Il teatro di Myra fu ellenico, ma un 

terremoto lo distrusse. Fu 

interamente ricostruisce dai Romani 

ed una grande parte è molto bene conservata. Comporta 35 file di 

gradini, è decorato di numerose sculture di maschere, rappresentante 

delle scene teatrali e delle figure mitologiche. 

 

Nel attuale città di Demre, la 

chiesa di San Nicola che risale 

al l' origine al III o IVe secolo, 

fu molto modificata.  

Il 6 dicembre di ogni anno vi si 

celebra sempre la San Nicola. 

In questa occasione molti 

cristiani - principalmente 



 157 

ortodossi, di Russia, Grecia… - fanno il viaggio.  

 

La chiesa comporta tre banchine laterali, attorno alla neve di cui 

l'altare è fiancheggiato di quattro colonne. Il nartece e l'exonartece 

sono in buono stato di conservazione. Nella banchina del sud, un 

sarcofago è presunto essere stato quello di San Nicola. 

 

Storia di Myra 

Fino al primo secolo a.C., 

la città non fece molto 

parlare di lei, ma iscrizioni 

suggerisce che fu abitata 

nel Ve secolo prima della 

nostra era. 

Nel II sec a.C., Myra era 

una delle sei principali 

città della lega Licia, col 

diritto di colpire la sua 

propria moneta e disponendo di tre voti nella confederazione.  

 

Nel -42, Myra è forzata di sottoporsi a Roma. Sotto l' impero 

romano, prosperò. Nel 60, San Paolo fu catturato dai Romani e 

portato a Roma, fecero una sosta a Myra.  

 

Il cristianesimo si sviluppa abbastanza presto, e Myra diventa 

conosciuto a causa dei numerosi miracoli attribuiti al suo 

vescovo, San Nicola, che aveva la reputazione di offrire regali in 

segreto - è lui il “vero” Babbo Natale.  

 

Sotto i bizantini Myra era molto prosperosa e Teodosio II (inizio del 

V secolo) ne fece la capitale di Licia. A partire dal VII secolo, la città 

soffrì considerevolmente dalle incursioni arabe che hanno durato 

quasi due secoli. Nel 809, la città fu presa dagli Abbasidi, condotti 

dal califfo Haroun ar-Racid. All'inizio del regno di Alessio I di 

Bisanzio (1081 - 1118), Myra fu pressa dagli Selgiuchidi  

Nel 1087, la tomba di San Nicola e le sue reliquie sono rubate da 

commercianti di Bari in Italia. Oltre alle guerre, l' invasamento della 

bocca finisce per bloccare l' entrata del porto, quindi Myra vive un 

declino irreversibile, ed è finalmente abbandonata. 

 

 



 158 

 
 

NONO   GIORNO  

 

SABATO  12   OTTOBRE  2013 

 

KAS  O  KEKOVA  –  EFESO 

 

 

 
 Programma giornata 

 

Pensione completa. La mattina  partenza per Efeso. A piedi di una 

collina c’è tutta l’antica città di Efeso. Lo splendore delle rovine che 

ancora rimangono corrispondente alle aspettative, e si può dire che 

anno dopo anno, con i vari lavori di restauro che vengono compiuti, 

sempre più appare la magnificenza di questa antica e fiorente città. 

L’Odeon, piccolo teatro; la via dei Cureti con i suoi templi e statue; 

la Biblioteca di Celso, costruita nel II. sec d.C., una delle più famose 

del mondo antico; la Via dei Marmo con a fianco l’Agorà; la via 

Arcadiana che portava al porto; e il magnifico Teatro capace di 25 

mila posti, che risuona ancora del grido degli argentieri che 

scacciarono Paolo; fanno parte dei resti famosi. Con commozione si 

conclude la visita con la sosta alla Basilica del Concilio; chiamata 

anche chiesa di Maria Teotokos (Madre di Dio). L’edificio romano è 

del II. sec. d.C., venne trasformato successivamente in Basilica; fu la 



 159 

prima chiesa dedicata alla Madonna. Più tardi all’interno di questa 

grande basilica, ormai in rovina, ne venne costruita una più piccola; 

da qui il nome di Chiesa Doppia. In questa chiesa si celebrarono il 

terzo concilio Ecumenico(431). Dopo la visita del sito archeologico 

di Efeso si fa un altra sosta spirituale alla Casa di Maria, un 

santuario ben tenuto e dedicato alla dormizione della Vergine 

Maria. A casa di Maria si celebra la messa. Pernottamento e cena a 

Kusadasi. 

 
 

 
EFESO – EPHESUS 

 
Efeso 

 

Efeso era la città d’Oriente più popolata dopo Alessandria e 

Antiochia sull’Oronte e possedeva un porto e un emporio di 

grandissima importanza. 

Residenza dei proconsoli, era la capitale della provincia dell’Asia e 

giocava un ruolo commerciale, politico e religioso di prim’ordine. 

Essa diede i natali al filosofo Eraclito. 

İl culto di Artemide Polimaste (= dalle molte mammelle), dea efesina 

della fecondità e della vita, con il grande tempio ad essa dedicato 

(Artemision), una delle sette meraviglie del mondo antico, vi attirava 

folle numerose e costituiva un lucrosissimo commercio per il fiorente 

artigianato locale degli argentieri. 



 160 

 

La presenza degli Ebrei era pure assai cospicua. Essi erano così 

numerosi da formare una delle tribù della città. 

Come vedremo, At 19 dipinge con toni vivaci i fermenti religiosi 

presenti ad Efeso al momento della penetrazione del Cristianesimo. 

Paolo giunge ad Efeso la prima volta in compagnia di Priscilla e 

Aquila alla fine del suo secondo viaggio apostolico, mentre è diretto 

in Siria, e vi si ferma pochissimo (estate del 52 d.C.: At 18, 18-21). 

Vi lascia però i due coniugi. 

Poco dopo la sua partenza «arriva ad Efeso un giudeo, chiamato 

Apollo, nativo di Alessandria, uomo colto, versato nelle Scritture. 

Questi era stato ammaestrato nella via del Signore e pieno di fervore 

parlava e insegnava esattamente ciò che si riferiva a Gesù, sebbene 

conoscesse soltanto il battesimo di Giovanni. 

Egli intanto cominciò a parlare francamente nella sinagoga. Priscilla 

e Aquila lo ascoltarono, poi lo presero con sé e gli esposero con 

maggior accuratezza la via di Dio » (At 18, 24-26). Apollo, ricevuto 

il battesimo, proseguì pieno di zelo apostolico, verso l’Acaia e si 

recò a Corinto (At 18,27 – 19,1). Sono questi i segni della prima 

occasionale presenza cristiana nella capitale dell’Asia. 

 

 
Biblioteca di Celso 

 

La predicazione del Vangelo a Efeso si può dire che prenda l’avvio 

in modo consistente con il soggiorno dell’Apostolo, che si protrae 

per circa tre anni (ca 54-57 d.C.). 

Al suo arrivo egli trovò un gruppo di discepoli di Giovanni Battista 

che convertì senza difficoltà al vangelo (At 19,1-7). Secondo la sua 

prassi usuale, Paolo inizia con l’annuncio ai giudei, che si prolunga 

per tre mesi. Quando questi cominciano a osteggiarlo, mettendo in 

pericolo con il discredito la nascente comunità cristiana egli «si 

staccò da loro separando i discepoli e continuò a discutere ogni 

http://it.wikipedia.org/wiki/Biblioteca_di_Celso


 161 

giorno nella scuola di un certo Tiranno» (At 19,9). Poteva trattarsi 

della scuola di un retore, nel caso di Tiranno, oppure dei locali 

d’incontro di una qualche associazione artigiana. Un’attendibile 

variante del testo ci offre una preziosa informazione, precisando che 

Paolo vi insegnava dalle ore 11 alle 16, cioè nel periodo più caldo 

della giornata, quando, a motivo del riposo pomeridiano, i locali non 

erano impegnati. 

 

La fatica apostolica, compiuta in queste condizioni, fu dura, ma non 

vinse la sua tenacia che gli permise di svolgere un’ampia opera di 

evangelizzazione, accompagnata da una dedizione e una condotta di 

vita eroicamente esemplari.  

La primavera del 58 d.C. nel colloquio con gli anziani della comunità 

efesina a Mileto, detto a buon diritto il suo testamento spirituale, 

Paolo traccia con commozione il quadro autobiografico della sua 

intensa attività apostolica in questo periodo: «Voi sapete come mi 

sono comportato con voi fin dal primo giorno in cui arrivai in Asia e 

per tutto questo tempo: ho servito il Signore con tutta umiltà, tra le 

lacrime e tra le prove, che mi hanno procurato le insidie dei giudei. 

Sapete come non mi sono mani sottratto a ciò che poteva essere utile, 

al fine di predicare a voi e di istruirvi in pubblico e nelle vostre case, 

scongiurando giudei e greci di convertirsi a Dio e di credere nel 

Signore nostro Gesù… non mi sono sottratto al compito di 

annunziarvi la volontà di Dio… per tre anni, notte e giorno io non ho 

cessato di esortare fra le lacrime ciascuno di voi… Non ho desiderato 

né argento, né oro, né la veste di nessuno. 

Voi sapete che alle necessità mie e di quelli che erano con me hanno 

provveduto queste mie mani. In tutte le maniere vi ho dimostrato che 

lavorando così si devono soccorrere i deboli…» (At, 20,18-21.27. 

31.33-35). 

 

 
Il teatro a Efeso 

 



 162 

Mentre si trova ad Efeso, scrivendo alla comunità di Corinto, Paolo 

dichiara con entusiasmo il vasto campo di lavoro missionario, che si 

offre al suo zelo: « Mi fermerò a Efeso fino a Pentecoste, perché mi 

si è aperta una porta grande e propizia, anche se gli avversari sono 

molti» (1Cor 16,9). Infatti Efeso era il punto di confluenza e la porta, 

che immetteva nel popoloso e variegato retroterra della provincia 

asiatica. 

Gli Atti pure confermano, sintetizzando in modo nervoso, l’esito 

lusinghiero della fatica di Paolo: «Questo (lavoro) durò due anni col 

risultato che tutti gli abitanti della provincia d’Asia giudei e greci, 

poterono ascoltare la parola del Signore» (At 19,10). In realtà 

sappiamo che Colossi fu evangelizzata da un suo concittadino Epafra 

(Col 1,7), il quale estese il proprio apostolato a Laodicea e a Gerapoli 

(Col 4,13), e che Paolo era coadiuvato in quel tempo pure da 

Timoteo ed Erasto (At 19,22), da Gaio, da Aristarco (At,19,29), da 

Tito e da altri ancora (2 Cor 12,18). 

 

İl prestigio dell’Apostolo crebbe enormemente e catalizzò parte della 

città, che pure era assorbita e distratta dagli interessi più disparati. 

Ciò, se favorì la causa del vangelo, fu motivo di gravi sofferenze e 

pericoli per lui. Due passi degli Atti confermano quanto stiamo 

dicendo. 

Sulla risonanza positiva dell’azione paolina leggiamo: «Dio intanto 

operava prodigi non comuni per opera di Paolo, al punto che si 

mettevano sopra i malati fazzoletti o grembiuli, che erano stati a 

contatto con lui e le malattie cessavano e gli spiriti cattivi fuggivano. 

Alcuni esorcisti ambulanti giudei provarono a invocare anch’essi il 

nome del Signore Gesù sopra quanti avevano spiriti cattivi, dicendo:” 

Vi scongiuro per quel Gesù che Paolo predica”. Facevano questo 

sette figli di un certo Sceva, un sommo sacerdote giudeo. Ma lo 

spirito cattivo rispose loro: “Conosco Gesù e so chi è Paolo, ma voi 

chi siete?”. 

E l’uomo che aveva lo spirito cattivo, slanciatosi su di loro, li afferrò 

e li trattò con tale violenza, che essi fuggirono da quella casa nudi e 

coperti di ferite. 

Il fatto fu risaputo da tutti i giudei e dai greci che abitavano a Efeso e 

tutti furono presi da timore e si magnificava il nome del Signore 

Gesù. Molti di quelli che avevano abbracciato la fede venivano a 

confessare in pubblico le loro pratiche magiche e un numero 

considerevole di persone che avevano esercitato le arti magiche 

portavano i propri libri e li bruciavano alla vista di tutti. 



 163 

Ne fu calcolato il valore complessivo e trovarono che era di 

cinquantamila dramme d’argento. Così la parola del Signore 

cresceva e si rafforzava» (At 19, 11-20). 

Ma tutto ciò non poteva non compromettere gli interessi commerciali 

del fiorente artigianato, che viveva all’ombra del veneratissimo 

santuario di Artemide. E di fatto, poco dopo, scoppiò la sommossa 

degli argentieri contro Paolo, come ci viene descritta con colori 

vivaci in At 19, 23-41 :«Verso quel tempo scoppiò un gran tumulto 

riguardo alla nuova dottrina. Un tale argentiere chiamato Demetrio, 

che fabbricava tempietti di Artemide in argento e procurava in tal 

modo non poco guadagno agli artigiani, li radunò assieme agli altri 

che si occupavano di cose del genere e disse: “Cittadini, voi sapete 

che da questa industria proviene il nostro benessere; ora potete 

osservare e sentire come questo Paolo ha convinto e sviato una 

massa di gente, non solo di Efeso, ma si può dire di tutta l’Asia, 

affermando che non sono dèi quelli fabbricati da mano d’uomo. Non 

soltanto c’è il pericolo che la nostra categoria cada in discredito, ma 

anche che il santuario della grande dea Artemide non venga stimato 

più nulla e venga distrutta la grandezza di colei che l’Asia e il mondo 

intero adorano”. 

 

All’udire ciò s’infiammarono d’ira e si misero a gridare: “Grande è 

l’Artemide degli Efesini!”. Tutta la città fu in subbuglio e tutti si 

precipitarono in massa nel teatro, trascinando con sé Gaio e Aristarco 

macedoni, compagni di viaggio di Paolo. Paolo voleva presentarsi 

alla folla, ma i discepoli non glielo permisero. 

Anche alcuni dei capi della provincia, che erano amici, mandarono a 

pregarlo di non avventurarsi nel teatro. Intanto chi gridava una cosa, 

chi un’altra; l’assemblea era confusa e i più non sapevano il motivo 

per cui erano accorsi. 

Alcuni della folla fecero intervenire un certo Alessandro che i giudei 

avevano spinto avanti ed egli, fatto cenno con la mano, voleva tenere 

un discorso di difesa davanti al popolo. Appena s’accorsero che era 

giudeo, si misero tutti a gridare in coro per quasi due ore: “Grande è 

l’Artemide degli Efesini!”. Alla fine il cancelliere riuscì a calmare la 

folla e disse: “Cittadini di Efeso, chi fra gli uomini non sa che la città 

di Efeso è custode del tempio della grande Artemide e della sua 

statua caduta dal cielo? Poiché questi fatti sono incontestabili, è 

necessario che stiate calmi e non compiate gesti inconsulti. Voi avete 

condotto qui questi uomini che non hanno profanato il tempio né 

hanno bestemmiato la nostra dea. Perciò se Demetrio e gli artigiani 



 164 

che sono con lui hanno delle ragioni da far valere contro qualcuno, ci 

sono per questo i tribunali e vi sono i proconsoli: si citino in giudizio 

l’un l’altro. 

 

Se poi desiderate qualche altra cosa, si deciderà nell’assemblea 

ordinaria. C’è il rischio di essere accusati di sedizione per l’accaduto 

di oggi, non essendoci alcun motivo per cui possiamo giustificare 

questo assembramento”. E con queste parole sciolse l’assemblea». 

Paolo aveva già deciso in precedenza di lasciare Efeso (At 19, 21-

22), ma questo fatto così grave l’indusse ad affrettare la partenza e si 

diresse tosto verso la Macedonia (At 20,1). 

 

Da Efeso Paolo scrisse pure alcune lettere: quasi certamente i vari 

biglietti ai Filippesi, di cui parla Policarpo, che sarebbero poi 

confluiti nell’attuale Lettera ai Filippesi; verso la Pasqua del 57 d.C. 

invia ai Corinzi l’attuale 1°Lettera ai Corinzi ( 1Cor 16,8); 

probabilmente è pure di quest’epoca la Lettera ai Galati. 

Abbiamo detto finora della generosa messe missionaria 

dell’Apostolo, ma non possiamo passare sotto silenzio le abbondanti 

prove e sofferenze di questo periodo a cui egli stesso allude in modo 

oscuro nelle sue lettere. 

 

Nella 1° Lettera ai Corinzi 15,32 dice di «aver combattuto a Efeso 

contro le belve ». 

 

Nella 2°Lettera ai Corinzi 1, 8-9 parla di una «tribolazione, che ci è 

capitata in Asia e ci ha colpiti oltre misura, al di là delle nostre forze, 

sì da dubitare anche della vita. Abbiamo addirittura ricevuto su di noi 

la sentenza di morte… Da quella morte però egli ci ha liberato…». 

 

İn Romani 16, 3.7 ritorna sull’argomento: «Salutate Prisca e Aquila, 

miei collaboratori in Cristo Gesù; per salvarmi la vita essi hanno 

rischiato la loro testa…Salutate Andronico e Giunia, miei parenti e 

compagni di prigionia…». L’Apostolo allude forse ad un’eventuale 

prigionia subita ad Efeso? Sono molti ad affermarlo e con buone 

ragioni. 

 

Comunque egli si ricorda certamente dei pericoli mortali che ivi lo 

hanno minacciato, sia - come il solito – da parte dei giudei, sia da 

parte dei pagani (sommossa degli argentieri). 



 165 

Secondo la più antica tradizione, Efeso fu pure l’ultimo soggiorno 

dell’Apostolo Giovanni. 

 

Una cosa pare certa: il carattere culturalmente polivalente del quarto 

Vangelo si adatta bene al contesto culturale efesino, come pure la 

situazione ecclesiale rispecchiata nelle lettere giovannee, che 

rivelano un’incipiente polemica antignostica, tipica dell’ambiente 

dell’Asia Minore. La stessa cosa pare si debba affermare per 

l’Apocalisse. 

 

 

 
 

La chiesa di San Giovanni e la casa della Vergine 

 

 
Chiesa di S. Giovanni - Efeso 

 

Quando gli apostoli dovettero lasciare Gerusalemme, san 

Giovanni con Maria Vergine, che gli era stata affidata da Gesù, 

venne ad Efeso. Ucciso San Paolo, san Giovanni diventò capo della 

Chiesa di Efeso e fece opera di propaganda della fede in tutta la 

regione. Alla sua morte fu sepolto alle falde dell'altura della rocca di 

Selgiuq e sulla sua tomba fu eretta una basilica che, durante l'impero 

di Giustiniano, venne trasferita nel luogo dove ora si trovano i resti 

della chiesa di san Giovanni. 

 

A partire dal VII secolo a causa delle frequenti aggressioni degli 

Arabi attorno alla chiesa vennero erette delle mura sicché la chiesa 

fece parte della rocca. Nel XIV secolo la basilica era adibita a 

moschea, nel 1375 fra la basilica e il tempio di Artemide fu costruita 

una nuova moschea, la chiesa perse le sue funzioni di culto 

musulmano e fu completamente trascurata andando in rovina. Gli 

http://it.wikipedia.org/wiki/Gerusalemme
http://it.wikipedia.org/wiki/Giovanni_apostolo_ed_evangelista
http://it.wikipedia.org/wiki/Giovanni_apostolo_ed_evangelista
http://it.wikipedia.org/wiki/Ges%C3%B9
http://it.wikipedia.org/wiki/San_Paolo


 166 

scavi hanno messo in luce i resti che rivelano che la chiesa aveva la 

pianta a croce, era sormontata da volte a botte, era preceduto da un 

atrio costruito a terrazze a causa della pendenza del terreno, aveva 

due cupole sulla volta centrale, due sui bracci laterali e due al centro. 

Secondo i verbali del concilio di Efeso la Vergine rimase per un 

breve tempo in locali vicini a quella che fu la chiesa dove si svolse il 

concilio, poi si trasferì in una casa posta su un'altura oggi chiamata 

"monte dell'usignolo" e vi rimase secondo la tradizione fino all'anno 

46 quando a 64 anni d'età fu assunta in cielo. 

 

Non essendo ancora molto diffuso il Cristianesimo l'ubicazione della 

casa fu presto dimenticata. Anna Katharina Emmerick una donna 

tedesca vissuta dal 1774 al 1824, ammalata da lungo tempo e 

incapace di camminare ebbe una visione mistica e scrisse un libro 

sulla vita di Maria indicando fra l'altro il luogo dove la Vergine 

avrebbe trascorso gli ultimi anni. Un sacerdote francese di 

nome Gouyet decise di recarsi ad Efeso nel 1881 e, con l'aiuto del 

vescovo di Smirne Timoni, trovò la casa di Maria, ma nessuno gli 

credette. Soltanto dieci anni dopo le ricerche del frate lazzarista Jung 

coadiuvato dal direttore del Seminario di Smirne Pouline si accettò 

che la rivelazione della Emmerik era esatta. Nel 1967 il papa Paolo 

VI e nel 1979 il papa Giovanni Paolo II si recarono ad Efeso e 

pregarono nella casa di Maria facendo sì che ormai tutto il mondo 

fosse d'accordo nel ritenerla tale. Anche l'attuale papa Benedetto 

XVI nel suo viaggio in Turchia ha visitato Efeso e pregato nella casa 

di Maria. 

 

La casa è ora una piccola cappella con pianta a croce, a destra 

dell'altare c'era una camera distrutta in seguito, a sinistra dell'abside 

una piccola stanza si pensa sia stata la camera da letto, davanti 

all'altare il pavimento è di marmo nero e si presume che qui vi fosse 

il focolare della casa. 

 

 

 

 

 

 

http://it.wikipedia.org/wiki/Anna_Katharina_Emmerick
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Gouyet&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Timoni&action=edit&redlink=1
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Paolo_VI
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Paolo_VI
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Giovanni_Paolo_II
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Benedetto_XVI
http://it.wikipedia.org/wiki/Papa_Benedetto_XVI


 167 

 

Efeso  

La Basilica del Concilio  

 
La Basilica del Concilio di Efeso del 431 

Maria Madre di Dio e la reale 

umanità e divinità di Gesù  

Qui siamo in un luogo della Efeso 

bizantina. Siccome a volte le sinagoghe 

sono diventate chiese, potrebbe anche 

darsi che questo sia il luogo iniziale della 

predicazione paolina, prima che Paolo si 

spostasse in un posto come la scuola di Tiranno. 

Comunque questa era una grande chiesa, ne vedete davanti a voi 

l’abside. Qui ha celebrato anche Paolo VI. E’ la grande chiesa dove 

si è tenuto il Concilio di Efeso del 431 d.C. 

 

Qual era il problema teologico che ha dato origine al concilio che qui 

si è tenuto? Voi sapete che la fede della Chiesa è sempre la stessa, 

ma insieme deve sempre spiegarsi meglio dinanzi a problemi nuovi 

che vengono via via posti. E’ evidente, ad esempio, sin dall’origine 

che Gesù è il Figlio di Dio. E’ lui stesso ad affermarlo – pensate solo 

alla parabola in cui Gesù racconta che Dio ha mandato tante volte 

tanti servi a chiedere frutti alla sua vigna, fino a che gli è rimasta 

solo la possibilità di inviare il Figlio stesso, con quelle parole 

bellissime che esprimono il pensiero di Dio: “Che farò ora? Manderò 

mio figlio, avranno rispetto di lui!”. A Nicea, che visiteremo fra 

qualche giorno, è, però, venuto il momento di affermare 

solennemente quello che la Chiesa ha sempre creduto, perché c’era 

chi negava questa verità. 

Ecco che una cosa analoga è avvenuta, ponendo i presupposti della 

convocazione del concilio di Efeso. Il Patriarca di 



 168 

Costantinopoli, Nestorio, negli anni 429-430, ha cominciato a dire: 

“Sì, è vero, Gesù è Figlio di Dio, ma noi non possiamo dire che 

Maria è la madre di Dio – come diceva tutto il popolo – perché Dio 

non ha madre; Dio è lui padre di tutti e viene prima di tutti, senza 

essere generato da nessun essere umano”. Dire che Dio ha una madre 

– cercava di insinuare – significa tornare al paganesimo antico, dove 

gli dei si generavano tra di loro. Con queste argomentazioni Nestorio 

pensava di aver convinto il popolo che in realtà era sbagliato dire che 

Maria era la madre di Dio. La sua proposta è che Maria fosse 

chiamata semplicemente madre di Gesù. I vescovi, però, si riunirono 

proprio qui e decretarono che quello che il popolo aveva sempre 

detto, cioè che Maria è la Theotokos (Θεοτόκος), la Madre di Dio, 

era invece l’espressione più giusta della fede cristiana e che era 

eretico chiunque la rifiutava. Spiegarono che Madre di Dio è una 

espressione tipicamente cristiana, che esprime splendidamente la 

nostra fede. Dire che Maria è la Madre di Dio non vuole dire che 

Maria ha generato la Trinità ma che, essendo Gesù al contempo vero 

Dio e vero uomo, colei che genera in terra il Figlio dell’uomo – e 

Maria ha veramente fatto nascere Gesù in terra – è Madre anche del 

Figlio di Dio in questa terra. L’affermazione della Theotokos è 

l’esatto corrispettivo nella vita di Maria dell’unità, nell’unica persona 

divina della natura umana e della natura divina in Cristo. Gesù è uno, 

vero Dio e vero uomo, e sua Madre in terra è Madre in terra del vero 

uomo e del vero Dio. Chiaramente il concilio di Efeso non vuole 

affermare che Maria è la madre nell’eternità del Figlio; il Figlio di 

Dio nasce solo dal Padre nell’eternità. 

Questo è proprio l’annunzio anche dell’evangelista Giovanni, che fra 

poco mediteremo: in Gesù la carne umana e la divinità sono unite, 

non si possono più separare. Allora, proprio per affermare questo il 

Concilio di Efeso, radunatosi in questa basilica nel 431, ha stabilito 

che affermare solo che Maria è Madre di Gesù, rifiutandole il titolo 

di Madre di Dio, è un impoverimento, perché vuol dire negare che 

Gesù è veramente Figlio di Dio. Se Gesù è davvero Figlio di Dio – e 

chiaramente lo è – non si può allora non dire anche che Maria è 

la Theotokos, la Madre di Dio. Il Concilio afferma così che questo 

termine – già usato nei secoli precedenti – non può essere rifiutare, è 

parte essenziale della fede della Chiesa. 



 169 

 
La Basilica del Concilio, presbiterio ed abside 

La prima chiesa che nacque a Roma, in omaggio al Concilio di Efeso 

– molti di voi lo sanno certamente – è S. Maria Maggiore. La sua 

costruzione fu iniziata probabilmente un anno dopo il concili, nel 

432, proprio come ringraziamento e come accoglienza profonda del 

dogma mariano, da Sisto III. Fu, fra l’altro, la prima grande basilica 

romana costruita per esplicita decisione del pontefice, essendo le 

altre state iniziate per volontà anche dell’imperatore Costantino e di 

sua madre Elena. Il Papa fu all’origine anche dell’iconografia dei 

mosaici della Basilica di S. Maria Maggiore. 

Ma la questione dogmatica non si chiuse con il concilio del 431. Lo 

stesso problema, con termini solo apparentemente diversi, si 

ripropose nel 449. 

Eutiche, un monaco di Costantinopoli, affermò, in quegli anni: “E’ 

vero che Gesù è vero uomo e che il Figlio di Dio è vero Dio, ma 

quando avviene l’incarnazione, in realtà non si può più parlare di due 

nature. Dio è molto più grande dell’uomo, la natura umana è quasi 

come se scomparisse e rimane in Gesù solo la divinità. E’ talmente 

forte la presenza di Dio in Gesù che la natura divina si impossessa a 

tal punto di lui che non resta più l’umanità”. Eutiche cercò di far 

valere questa dottrina proprio qui ad Efeso. Avvenne, infatti, proprio 

qui quello che è chiamato il “latrocinio di Efeso”, un concilio 

indetto nel 449. A rappresentare il papa, Leone Magno, era stato 

inviato un diacono di Roma, Ilaro, che diventerà in seguito Papa. 

Ilaro che difendeva la dottrina della Chiesa che affermava in Cristo 

una completa divinità ed una completa umanità dovette scappare 

perché rischiava di essere ucciso dai partigiani di Eutiche. Cercò 

rifugio presso la tomba dell’apostolo Giovanni che fra poco 

visiteremo e solo per poco sfuggì alla morte. Fu questo, fra l’altro, il 

javascript:popUp('imgs/12.jpg',700,500)


 170 

motivo per il quale, Ilaro, una volta divenuto papa, sciolse il voto di 

dedicare una cappella all’evangelista Giovanni, in ringraziamento 

della salvezza ottenuta per sua intercessione, all’interno 

del Battistero Lateranense. E’ il motivo per cui la Basilica del 

Laterano si chiamerà poi anche Basilica di S. Giovanni Evangelista. 

Il “latrocinio di Efeso” fu subito condannato a Calcedonia due anni 

dopo, nel 451, nel famoso Concilio di Calcedonia. I vescovi lì 

riuniti affermarono la grande professione di fede: Gesù è una sola 

persona, ma in due vere nature, umana e divina, non confuse. 

Gesù è completamente uomo, è libero come ogni uomo, pensa come 

un uomo, ama come un uomo, dorme, ha bisogno di mangiare, ma 

attraverso questa umanità tutta la pienezza di Dio, tutto Dio, è 

presente in quell’uomo ed ogni gesto di Gesù è anche espressione 

della sua divinità. Giovanni – continuiamo a contemplarlo – è 

proprio l’evangelista che sempre ci conduce a passare dalla reale 

umanità di Gesù, alla sua reale divinità. Giovanni chiama i 

“miracoli” di Gesù “segni”. Ogni gesto di Gesù non è mai solo un 

gesto umano, ma in esso si cela e si manifesta la sua divinità. Se 

Gesù parla dell’acqua con la samaritana, è per parlare della sete – 

non solo di un acqua che disseta e della quale si torna poi ad avere 

sete – di un’acqua che zampilla per la vita eterna e che solo il 

Signore può dare e che, in fondo, è lui stesso. 

Gesù fa risorgere Lazzaro, ma questo è segno che Lui è “la 

Resurrezione e la Vita”. Gesù compie un gesto umano, terreno, ma è 

il Figlio di Dio che lo compie in mezzo a noi. E d’altro canto, il 

Figlio di Dio, compie quel gesto – e tutta intera la sua presenza – 

proprio nella umanità realmente presente e viva di Gesù. 

Questi che abbiamo visto sono, allora, i due eventi più importanti 

avvenuti proprio in questa chiesa: quello decisivo del Concilio del 

431 e quello che sarà a ragione rifiutato dal successivo concilio di 

Calcedonia. Ed entrambi si riferiscono alla reale umanità ed alla 

reale divinità di Cristo. 

Uno dei motivi, come abbiamo già visto, per cui si parla della 

presenza di Maria ad Efeso, di una sua permanenza in questi luoghi, 

è proprio perché il Concilio di Efeso così afferma: “In questo luogo, 

dove è giunto Nestorio... dove anche Giovanni e Maria”, senza il 

verbo. Da questo gli studiosi moderni hanno dedotto che la frase 



 171 

voglia dire: “In questo luogo, Efeso, dove giunse Nestorio, dove già 

giunsero nel passato anche Giovanni e Maria”. E quindi questa 

chiesa dedicata a Maria, la ricorda. 

 
Appendice 

 

Dall’omelia pronunciata da Cirillo di 

Alessandria durante il concilio di Efeso 

del 431: 

 
 

Vedo qui la lieta e alacre assemblea dei 

santi che, invitato dalla beata e sempre 

Vergine Madre di Dio, sono accorsi con 

prontezza. Perciò, quantunque oppresso 

da grave tristezza, tuttavia il vedere qui 

questi santi padri mi ha recato grande 

letizia. Ora si è adempiuta presso di noi 

quella dolce parola del salmista Davide: 

Ecco quanto è bello e giocondo che i fratelli vivano insieme (Sal 

132,1). 

 

Ti salutiamo, perciò, o santa mistica Trinità, che ci hai riuniti tutti in 

questa chiesa della santa Madre di Dio, Maria. 

 

Ti salutiamo, o Maria, Madre di Dio, venerabile tesoro di tutta la 

terra, lampada inestinguibile, corona della verginità, scettro della 

retta dottrina, tempio indistruttibile, abitacolo di colui che non può 

essere circoscritto da nessun luogo, madre vergine insieme per la 

quale nei santi vangeli è chiamato ‘Benedetto colui che viene nel 

nome del Signore’ (Mt 21,9). 

 

Salve, o tu che hai accolto nel tuo grembo verginale colui che è 

immenso e infinito. Per te la santa Trinità è glorificata e adorata. 

Per te gli angeli e gli arcangeli si allietano. Per te i demoni sono 

messi in fuga. Per te il diavolo tentatore è precipitato dal cielo. Per 

te la creatura decaduta è innalzata al cielo. Per te tutto il genere 

umano, schiavo dell’idolatria, è giunto alla conoscenza della verità. 

Per te i credenti arrivano alla grazia del santo battesimo. Per te 

viene l’olio della letizia. Per te sono state fondate le chiese in tutto 

Madre di Dio in trono – S. Sofia 

 



 172 

l’universo. 

Per te le genti sono condotte alla penitenza. 

 

E che dire di più? Per te l’unigenito Figlio di Dio risplendette quale 

luce a coloro che giacevano nelle tenebre e nell’ombra della morte 

(Lc 1,79). 

 

Per te i profeti hanno vaticinato. Per te gli apostoli hanno predicato 

al mondo la salvezza. Per te i morti sono risuscitati. Per te i re 

regnano nel nome della santa Trinità. 

 

E qual uomo potrebbe celebrare in modo adeguato Maria, degna di 

ogni lode? Ella è madre e vergine. O meraviglia! Questo miracolo 

mi porta allo stupore. Chi ha mai sentito che al costruttore sia stato 

proibito di abitare nel tempio, che egli stesso ha edificato? Chi può 

essere biasimato per il fatto che chiama la propria serva ad essergli 

madre? 

Ecco dunque che ogni cosa è nella gioia. Possa toccare a noi di 

venerare e adorare la divina Unità, di temere e servire l’indivisa 

Trinità celebrando con lodi la sempre Vergine Maria, che è il santo 

tempio di Dio e il suo Figlio e sposo senza macchia, poiché a lui va 

la gloria nei secoli dei secoli. Amen. 

(Omelie, 4; PG 77, 991. 995-996). 

 

Si noti che l’appellativo dato da Cirillo a Maria ‘abitacolo di colui 

che non può essere circoscritto da nessun luogo’ è lo stesso che si 

troverà nella chiesa di san Salvatore in Chora, dove Maria è 

detta Chora tou achoretou (da cui il nome della chiesa). 

 

 
 

 
 
 

 

 

 

 



 173 

OMELIA DEL SANTO PADRE BENEDETTO XVI 11 

 

Efeso 

Mercoledì, 29 novembre 2006 

  

Cari fratelli e sorelle, 

In questa celebrazione eucaristica 

vogliamo rendere lode al Signore per la 

divina maternità di Maria, mistero che 

qui a Efeso, nel Concilio ecumenico del 

431, venne solennemente confessato e 

proclamato. In questo luogo, uno dei più 

cari alla Comunità cristiana, sono venuti 

in pellegrinaggio i miei venerati 

predecessori i Servi di Dio Paolo VI e 

Giovanni Paolo II, il quale sostò in 

questo Santuario il 30 novembre 1979, a 

poco più di un anno dall’inizio del suo 

pontificato. Ma c’è un altro mio 

Predecessore che in questo Paese non è stato da Papa, bensì come 

Rappresentante pontificio dal gennaio 1935 al dicembre del ’44, e il 

cui ricordo suscita ancora tanta devozione e simpatia: il beato 

Giovanni XXIII, Angelo Roncalli. Egli nutriva grande stima e 

ammirazione per il popolo turco. A questo riguardo mi piace 

ricordare un’espressione che si legge nel suo Giornale dell’anima: 

“Io amo i turchi, apprezzo le qualità naturali di questo popolo che ha 

pure il suo posto preparato nel cammino della civilizzazione” (n° 

741). Egli, inoltre, ha lasciato in dono alla Chiesa e al mondo un 

atteggiamento spirituale di ottimismo cristiano, fondato su una fede 

profonda e una costante unione con Dio. Animato da tale spirito, mi 

rivolgo a questa nazione e, in modo particolare, al “piccolo gregge” 

di Cristo che vive in mezzo ad essa, per incoraggiarlo e manifestargli 

l’affetto della Chiesa intera. Con grande affetto saluto tutti voi, qui 

presenti, fedeli di Izmir, Mersin, Iskenderun e Antakia, e altri venuti 

da diverse parti del mondo; come pure quanti non hanno potuto 

partecipare a questa celebrazione ma sono spiritualmente uniti a noi. 

Saluto, in particolare, Mons. Ruggero Franceschini, Arcivescovo di 

 
11 Viaggio apostolico in Turchia (28 novembre – 1 dicembre 2006). Santa messa nel Santuario 

mariano di Meryem Ana Evì. 
 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19791130_turkey-efeso_it.html


 174 

Izmir, Mons. Giuseppe Bernardini, Arcivescovo emerito di Izmir, 

Mons. Luigi Padovese, i sacerdoti e le religiose. Grazie per la vostra 

presenza, per la vostra testimonianza e il vostro servizio alla Chiesa, 

in questa terra benedetta dove, alle origini, la comunità cristiana ha 

conosciuto grandi sviluppi, come attestano anche i numerosi 

pellegrinaggi che si recano in Turchia. 

 

Madre di Dio – Madre della Chiesa 

Abbiamo ascoltato il brano del Vangelo di Giovanni che invita a 

contemplare il momento della Redenzione, quando Maria, unita al 

Figlio nell’offerta del Sacrificio, estese la sua maternità a tutti gli 

uomini e, in particolare, ai discepoli di Gesù. Testimone privilegiato 

di tale evento è lo stesso autore del quarto Vangelo, Giovanni, unico 

degli Apostoli a restare sul Golgota insieme alla Madre di Gesù e alle 

altre donne. La maternità di Maria, iniziata col fiat di Nazaret, si 

compie sotto la Croce. Se è vero – come osserva sant’Anselmo – che 

“dal momento del fiat Maria cominciò a portarci tutti nel suo seno”, 

la vocazione e missione materna della Vergine nei confronti dei 

credenti in Cristo iniziò effettivamente quando Gesù le disse: 

“Donna, ecco il tuo figlio!” (Gv 19,26). Vedendo dall’alto della 

croce la Madre e lì accanto il discepolo amato, il Cristo morente 

riconobbe la primizia della nuova Famiglia che era venuto a formare 

nel mondo, il germe della Chiesa e della nuova umanità. Per questo 

si rivolse a Maria chiamandola “donna” e non “madre”; termine che 

invece utilizzò affidandola al discepolo: “Ecco la tua madre!” 

(Gv 19,27). Il Figlio di Dio compì così la sua missione: nato dalla 

Vergine per condividere in tutto, eccetto il peccato, la nostra 

condizione umana, al momento del ritorno al Padre lasciò nel mondo 

il sacramento dell’unità del genere umano (cfr Cost. Lumen gentium, 

1): la Famiglia “adunata dall’unità del Padre e del Figlio e dello 

Spirito Santo” (San Cipriano, De Orat. Dom. 23: PL 4, 536), il cui 

nucleo primordiale è proprio questo vincolo nuovo tra la Madre e il 

discepolo. In tal modo rimangono saldate in maniera indissolubile 

divina e la maternità ecclesiale. 

 

Madre di Dio – Madre dell’unità 

La prima Lettura ci ha presentato quello che si può definire il 

“vangelo” dell’Apostolo delle genti: tutti, anche i pagani, sono 

chiamati in Cristo a partecipare pienamente al mistero della salvezza. 

In particolare, il testo contiene l’espressione che ho scelto quale 

motto del mio viaggio apostolico: “Egli, Cristo, è la nostra 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


 175 

pace” (Ef 2,14). Ispirato dallo Spirito Santo, Paolo afferma non 

soltanto che Gesù Cristo ci ha portato la pace, ma che egli “è” la 

nostra pace. E giustifica tale affermazione riferendosi al mistero della 

Croce: versando “il suo sangue” – egli dice -, offrendo in sacrificio la 

“sua carne”, Gesù ha distrutto l’inimicizia “in se stesso” e ha creato 

“in se stesso, dei due, un solo uomo nuovo” (Ef 2,14-16). L’apostolo 

spiega in quale senso, veramente  imprevedibile, la pace messianica 

si sia realizzata nella Persona stessa di Cristo e nel suo mistero 

salvifico. Lo spiega scrivendo, mentre si trova prigioniero, alla 

comunità cristiana che abitava qui, a Efeso: “ai santi che sono in 

Efeso, credenti in Cristo Gesù” (Ef 1,1), come afferma nell’indirizzo 

della Lettera. Ad essi l’Apostolo augura “grazia e pace da Dio, Padre 

nostro, e dal Signore Gesù Cristo” (Ef 1,2). “Grazia” è la forza che 

trasforma l’uomo e il mondo; “pace” è il frutto maturo di tale 

trasformazione. Cristo è la grazia; Cristo è la pace. Ora, Paolo si sa 

inviato ad annunciare un “mistero”, cioè un disegno divino che solo 

nella pienezza dei tempi, in Cristo, si è realizzato e rivelato: che cioè 

“i Gentili sono chiamati, in Cristo Gesù, a partecipare alla stessa 

eredità, a formare lo stesso corpo e ad essere partecipi della promessa 

per mezzo del vangelo” (Ef 3,6). Questo “mistero” si realizza, sul 

piano storico-salvifico, nella Chiesa, quel Popolo nuovo in cui, 

abbattuto il vecchio muro di separazione, si ritrovano in unità giudei 

e pagani. Come Cristo, la Chiesa non è solo strumento dell’unità, ma 

ne è anche segno efficace. E la Vergine Maria, Madre di Cristo e 

della Chiesa, è la Madre di quel mistero di unità che Cristo e la 

Chiesa inseparabilmente rappresentano e costruiscono nel mondo e 

lungo la storia. 

 

Domandiamo pace per Gerusalemme e il mondo intero 

Nota l’Apostolo delle genti che Cristo “ha fatto dei due un popolo 

solo” (Ef 2,14): affermazione, questa, che si riferisce in senso proprio 

al rapporto tra Giudei e Gentili in ordine al mistero della salvezza 

eterna; affermazione, però, che può anche estendersi, su piano 

analogico, alle relazioni tra popoli e civiltà presenti nel mondo. 

Cristo “è venuto ad annunziare pace” (Ef 2,17) non solo tra ebrei e 

non ebrei, bensì tra tutte le nazioni, perché tutte provengono dallo 

stesso Dio, unico Creatore e Signore dell’universo. Confortati dalla 

Parola di Dio, da qui, da Efeso, città benedetta dalla presenza di 

Maria Santissima – che sappiamo essere amata e venerata anche dai 

musulmani –eleviamo al Signore una speciale preghiera per la pace 

tra i popoli. Da questo lembo della Penisola anatolica, ponte naturale 



 176 

tra continenti, invochiamo pace e riconciliazione anzitutto per coloro 

che abitano nella Terra che chiamiamo “santa”, e che tale è ritenuta 

sia dai cristiani, che dagli ebrei e dai musulmani: è la terra di 

Abramo, di Isacco e di Giacobbe, destinata ad ospitare un popolo che 

diventasse benedizione per tutte le genti (cfr Gn 12,1-3). Pace per 

l’intera umanità! Possa presto realizzarsi la profezia di Isaia: 

“Forgeranno le loro spade in vomeri, / le loro lance in falci; / un 

popolo non alzerà più la spada contro una altro popolo, / non si 

eserciteranno più nell’arte della guerra” (Is 2,4). Di questa pace 

universale abbiamo tutti bisogno; di questa pace la Chiesa è chiamata 

ad essere non solo annunciatrice profetica ma, più ancora, “segno e 

strumento”. Proprio in questa prospettiva di universale pacificazione, 

più profondo ed intenso si fa l’anelito verso la piena comunione e 

concordia fra tutti i cristiani. All’odierna celebrazione sono presenti 

fedeli cattolici di diversi Riti, e questo è motivo di gioia e di lode a 

Dio. Tali Riti, infatti, sono espressione di quella mirabile varietà di 

cui è adornata la Sposa di Cristo, purché sappiano convergere 

nell’unità e nella comune testimonianza. Esemplare a tal fine 

dev’essere l’unità tra gli Ordinari nella Conferenza Episcopale, nella 

comunione e nella condivisione degli sforzi pastorali. 

 

Magnificat 

La liturgia odierna ci ha fatto ripetere, 

come ritornello al Salmo 

responsoriale, il cantico di lode che la 

Vergine di Nazaret proclamò 

nell’incontro con l’anziana parente 

Elisabetta (cfr Lc 1,39). 

Consolanti sono pure risuonate nei 

nostri cuori le parole del salmista: 

“misericordia e verità 

s’incontreranno, / giustizia e pace si 

baceranno” (Sal 84, v. 11). Cari 

fratelli e sorelle, con questa visita ho 

voluto far sentire l’amore e la 

vicinanza spirituale non solo miei, ma 

della Chiesa universale alla comunità 

cristiana che qui, in Turchia, è davvero una piccola minoranza ed 

affronta ogni giorno non poche sfide e difficoltà. Con salda fiducia 

cantiamo, insieme a Maria, il “magnificat” della lode e del 

ringraziamento a Dio, che guarda l’umiltà della sua serva 



 177 

(cfr Lc 1,47-48). Cantiamolo con gioia anche quando siamo provati 

da difficoltà e pericoli, come attesta la bella testimonianza del 

sacerdote romano Don Andrea Santoro, che mi piace ricordare anche 

in questa nostra celebrazione. Maria ci insegna che fonte della nostra  

gioia  ed unico nostro saldo sostegno è Cristo, e ci ripete le sue 

parole: “Non temete” (Mc 6,50), “Io sono con voi” (Mt 28,20). E tu, 

Madre della Chiesa, accompagna sempre il nostro cammino! Santa 

Maria Madre di Dio prega per noi! Aziz Meryem Mesih’in Annesi 

bizim için Dua et”. Amen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 178 

 
 

 

DECIMO   GIORNO  

 

DOMENICA  13   OTTOBRE  2009 

 

KUSADASI  –  IZMIR  –  ROMA    

 

 
 

Programma giornata 

 

Prima colazione in hotel, partenza dall’albergo per Selcuk, 

all’arrivo visita alla Basilica di San Giovanni Evangelista e la 

Tomba dell’Apostolo, pranzo in ristorante, proseguimento alla fine 

per aeroporto di Izmir, all’arrivo procedure di imbarco e partenza 

per Italia via Istanbul con volo TK 19:55.  
 

 
 
KUSADASI 

 

La secolare città portuale sembra aver congiunto il mare ed il cielo in 

una natura incontaminata nel tempo e ne è scaturita una località 

vacanziera con caratteristiche che promettono momenti di letizia. 

Infatti, con la sua geografia divenne la favorita di Erodoto e con le 

sue bellezze naturali un luogo di sosta del divino Giove. 

 

Kusadasi, la più bella baia dell'Egeo, con il suo porto a livello 

internazionale, è un importante ingresso marittimo della Turchia ed è 



 179 

interessante per il suo sviluppato turismo crocieristico. Con il suo 

limpido mare e le sue chilometriche spiagge incontaminate, fornite di 

bandiera blu, offre diverse alternative di alloggio con alberghi, 

villaggi di vacanza e pensioni. 

 

Risaltano con il loro ricco passato storico e con le diversità 

archeologiche Gùvercinada, Pygale, Kadikalesi, Davutlar Kursunlu 

Manastiri, Òkùz Mehmet Pasa Kervansarayi, Neopolis, Kaleici 

Cami. 

 

La penisola di Dilek, con la flora e la fauna del suo Parco Nazionale, 

vi dà la consapevolezza del vivere. La Grotta di Giove, luogo di sosta 

del re degli dei, mantiene ancora la sua bellezza ed il suo mistero. 

 

Il trekking, lo scuba-diving, il nuoto, le attività termali, i safari, i tour 

culturali e le perlustrazioni di grotte sono solo alcune delle attività 

turistiche da fare con soddisfazione. Mentre la via dei bar, gli 

alberghi, i villaggi di vacanza le discoteche, i club, i caffè ed i parchi 

acquatici offrono ogni tipo di divertimento. 

Kusadasi raggiunge il top nell'ambito dell'arte culinaria sia perché 

qui nell'Egeo la cucina turca raggiunge gusto e sapori inappagabili, 

sia perché Kusadasi ha vinto il "record di buffet mondiale". Inoltre è 

un paradiso per lo shopping con i suoi oltre quattromila negozi dove 

poter acquistare oggetti tradizionali e moderni. 

 

 

Avviciniamoci alla storia di Kusadasi 

 

Kusadasi, dominata dai Lelegi nel 3000 a.C., dagli Eoli nel XI sec 

a.C. e dagli Ioni nel IX sec a.C. si trovava nella regione della Ionia. 

Gli Ioni, commercianti e marinai, arricchitisi in breve tempo con il 

commercio oltremare, divennero una potenza politica e fondarono 12 

città che nella storia presero il nome di Colonie Ioniche. Kusadasi, 

uno dei porti principali dell'Anatolia sul Mediterraneo, in epoche 

antiche venne denominata Neapolis. Il dominio sulla città, prima dei 

Lidi (700 a.C.) e poi dei Persiani (546 a.C.) durò fino alla conquista 

di tutta l'Anatolia nel 334 a.C. da parte di Alessandro Magno. Passata 

poi sotto il dominio di Roma nel II secolo a.C. divenne un centro 

religioso quando, nei primi anni del Cristianesimo, la Vergine Maria 

e San Giovanni si stabilirono ad Efeso. Nel periodo Bizantino prese 

il nome di Ania, nel Medio Evo divenne un covo di corsari e nel XV 



 180 

secolo al tempo dei Veneziani e dei Genovesi venne denominata 

Scala Nova. 

 

La dominazione Turca iniziò con l'annessione della regione allo 

Stato Selgiuchide sotto Kilic Arslan II e in quel periodo la regione 

divenne la porta delle vie carovaniere aperta all'Egeo. La città, nel 

Periodo delle Signorie, nel 1413 venne annessa alla dominazione 

Ottomana e da allora, rimasta in mano turca, venne corredata di 

nuove opere d'arte. 

 

I moli della Valle del fiume Menderes (Meandro) erano Ayasulug 

(Efeso-Selcuk) e Balat (Mileto). Ma quando nel tempo il mare si 

ritirò verso l'interno, sorse la necessità di un nuovo molo che venne 

costruito al punto dove si trova Kusadasi. Dato che il commercio era 

soprattutto in mano ai Veneziani ed ai Genovesi, al nuovo molo 

venne dato il nome italiano di Scala Nova e divenne una specie di 

colonia di commercianti, tra consolati, magazzini e commercianti. 

Mentre i turchi preferirono stabilirsi ad Andizkule, 5 km all'interno 

di Kusadasi. 

 

Kusadasi cominciò ad assumere la sua conformazione attuale 

all'inizio del XVII secolo, grazie al Vizir Ottomano Òkùz Mehmet 

Pasa che contribuì allo sviluppo della città, cingendola di mura, 

costruendo un kùlliye (complesso di edifici quali scuola coranica, 

ospedale, biblioteca, fontana pubblica realizzati intorno alla 

moschea), una rete idrica con cui approvvigionò la città d'acqua. 

 

Gùvercinada, che era un'importante base militare, nel 1834 venne 

sottoposta ad una grande opera di ricostruzione da parte dei 

Veneziani e degli ottomani e venne realizzata la famosa fortezza. Il 

nome in uso "Kusadasi" (isola degli uccelli) deriva proprio dalla 

fortezza. 

 

Kusadasi, subordinata ad Izmir fino al 1954, divenne poi distretto di 

Aydin a cui seguì un periodo di grande evoluzione. Negli anni '60, 

quando ci si rese conto che la località possedeva un grande 

potenziale turistico, vennero realizzati innumerevoli stabilimenti di 

relax come alberghi, motel, campeggi, villaggi vacanza e ville al 

mare. Inoltre venne costruito un porto per gli yacht e vennero 

ampliati gli impianti del porto stesso. 

 



 181 

Oggi, Kusadasi è una meta irrinunciabile nel ventaglio turistico, dove 

ricrearsi lo spirito con svariate alternative. 

Kusadasi, distretto turistico della città di Aydin che si trova nella 

regione dell'Egeo, confina a nord con Selcuk (Izmir), a nordest con 

Germencik, ad est e sud con Sòke. La pianura costiera situata ad est e 

sudest del Golfo di Kusadasi, ricopre il suo altopiano posteriore, 

mentre ad ovest la sua costa di circa 50 km è rivolta verso il Mar 

Egeo. La zona è circondata da montagne ad est e sudest e la sua 

strepitosa natura si riflette nelle località e nei villaggi circostanti. 

 

Il Parco Nazionale di Gùzelcamli, per quanto riguarda la flora e la 

fauna, è noto per essere il più florido in Turchia, dove è possibile 

incontrare tutte le varietà della vegetazione presente lungo le coste 

dell'Egeo, del Marmara, del Mediterraneo e del Mar Nero. 

 

 

Luoghi da vedere a Kusadasi 

 

Il caravanserraglio di Óküz Mehmet Pa§a, interessante per la 

sua architettura. È una fortezza ottomana costruita nel 1618 dal 

Gran Vizir Óküz Mehmet Paga per il commercio marittimo. Situato 

accanto all'imbarcadero di Kusadasi è stato ampiamente restaurato 

nel 1966. 

 

Il cortile interno dalle dimensioni 18,50x21,60 m è circondato da un 

porticato a due piani. L'ingresso a nord del caravanserraglio presenta 

un'apertura di 2,96 m, incorniciato da un arco piatto con una porta di 

semplice aspetto. Colpisce l'attenzione dei visitatori l'ingresso del 

caravanserraglio con il settore di accoglienza e l'ex fontana 

trasformata in piscina. Dietro ogni portico con volta incrociata, che 

circonda il cortile, vi è una stanza. Nelle stanze vi sono la cucina ed 

armadi di diverse misure. Il caravanserraglio è ricoperto da un tetto 

piatto. Onde proteggersi dalle incursioni marine è particolarmente 

fortificato nella parte rivolta a nordovest e nordest mentre nel lato est 

vi è una porta che dà sul famoso mercato della zona. 

 

La suntuosa Moschea di Kaleici, fatta costruire nel 1618 dal Gran 

Vizir Óküz Mehmet Paga, si trova attualmente in mezzo al mercato 

ed ha subito un importante restauro nel 1830. Il portone d'ingresso 

della Moschea ha i battenti ornati di motivi geometrici ed intarsi di 



 182 

madreperla e culmina con una cupola che poggia su di un tamburo 

dodecagonale con 16 finestrelle. 

 

Güvercinada, considerato il simbolo ed il portafortuna di 

Ku§adasi, è un isolotto situato sulla sua costa. L'isolotto, legato 

alla riva da un frangionde, con la sua fortezza eretta sulla roccia, 

sembra uno scenario preso da un film. 

 

La fortezza, che ha mantenuto la sua funzione per anni, è anche 

denominata la Fortezza dei Corsari. Affascinante per i turisti con la 

sua struttura, durante il Periodo Ottomano ebbe la funzione di posto 

di guardia contro le incursioni provenienti dalle isole (la rivolta del 

Peloponneso). La torre, che è il punto focale della fortezza, si trova 

nel punto più alto dell'isolotto, provvisto anche di una storica 

cisterna. Il tutto è stato restaurato e sistemato anche da un punto di 

vista ambientalistico. In questo scorcio colmo di secoli di storia vi 

troverete ristoranti dove mangiare con piacere, locali dove bere un tè 

o un caffè e dove divertirvi. Güvercinada, con il suo impareggiabile 

panorama notturno, oltre alla particolare illuminazione di cui è 

provvisto è anche il luogo preferito dalle coppie al chiaro di luna. 

 

Il Parco Nazionale della penisola di Dilek, ricco di una flora 

senza pari è il luogo dove i canyon selvaggi spaccano le 

montagne, dove le baie sono impregnate di profumo marino, 

dove l'uomo moderno si abbandona alla natura ... 

 

Sono incredibili le specie di piante presenti nel parco. Il luogo dove 

una volta viveva la pantera dell'Anatolia oggi è diventato luogo dove 

visitare le foche del Mediterraneo e le tartarughe marine. Il Parco, 

che ha una dimensione di 11.012 ettari, comprende il prolungamento 

del Monte Samson nel Mar Egeo e la regione boschiva di Akdere e 

Karine. Il Monte Samson, situato sulla penisola dominata da rilievi 

con una lunghezza media di 20 km e larghezza di 6 km, costituisce il 

prolungamento ad ovest dei Monti Aydin. L'altezza media è di 600-

650 m ed il punto più alto è il Monte Dilek con i suoi 1237 m. La 

Penisola Dilek che è situata tra i fiumi Piccolo e Grande Menderes è 

una parte della Massa Menderes che risale a 500 milioni di anni fa. 

La penisola, spaccata da parecchi profondi canyon e da fiumi, offre 

una visione selvaggia. Questi canyon e queste valli ospitano diverse 

razze di animali e rare specie di piante tra cui il pino rosso ed il pino 

nero, il cipresso nero, l'albero di Giudea, il ginepro fenicio e varie 



 183 

specie di quercia. Inoltre potrete assaggiare le castagne, il carrubo, i 

fichi, le prugne e le irresistibili more selvatiche. Il profumo 

inebriante dei tigli, dei gelsomini, del caprifoglio e degli oleandri 

potrebbero obbligarvi a delle soste ... 

 

Il lupo, la volpe, lo sciacallo e la lince sono specie di selvaggina 

presenti nella natura di quest'area. Ci vivono inoltre il tasso, la 

martora, il riccio, il cinghiale e l'aquila. Mentre come specie di 

animali marini sono presenti la tartaruga marina, il delfino, la foca, il 

pagello, l'anguilla e la piovra. Nelle baie del Parco, il mare e la 

spiaggia sembrano addirittura abbracciarsi con la lussureggiante 

natura! Si può raggiungere la baia di icmeler, una baia sicura con 

l'acqua poco profonda, superando gli alberi monumentali. A 5 km, la 

baia di Aydinlik con la sua linda spiaggia vi offre la possibilità di 

trascorrere momenti sereni. 

 

Nelle spiagge potrete trovare il confort naturale che desiderate e se 

vorrete potrete usufruire delle aree da picnic. Coloro che amano 

l'avventura potranno avventurarsi nel canyon del Parco Nazionale 

Dilek e provare il piacere di raggiungere la cima arrampicandosi per 

i difficili percorsi della Valle Dikkaya. Dato che le specie di piante 

del parco sono di una bellezza ammaliante sarà molto piacevole fare 

delle soste. Il vostro punto d'incontro col mare potrebbe essere la 

Punta Kavakli e la Baia Karasu mentre quello con l'avventura 

potrebbe essere la Grotta di Giove. 

 

Potete essere testimoni della resistenza fatta in tempi passati 

dalle città antiche e dagli edifici storici. Pygale, 3km a nord di 

Ku§adasi. A Pygale vi sono le vestigia di uno stanziamento. 

Strabone, a proposito della città fondata dal sovrano Miceneo 

Agamennone, asserì che vi era il tempio di Artemide Munichia. Gli 

esperti inseriscono Pygale tra i centri dove veniva prodotta la famosa 

ceramica micenea. 

 

L'antica città di Neopolis (Capo Yilanci) si trova accanto a 

Gùvercinada ed ha le sembianze di una seconda penisola che si 

protende verso il mare. Fondata dagli Ioni, risulta essere il primo 

stanziamento dell'antica città di Kusadasi di cui oggi permangono i 

ruderi. È la favorita dei tour culturali e naturalistici. 

 



 184 

Kadikale è la fortezza di un tesoro storico. È una fortezza 

bizantina costruita sulla costa per avere il controllo del tratto tra la 

terraferma e l'isola di Samos. Attualmente si trova al 10 km della via 

Kusadasi-Davutlar. La fortezza si trova su un tumulo risalente all'Era 

del Bronzo. Durante i lavori di scavo e restauro, nell'area dove oggi 

vi è una piccola moschea, è stata portata alla luce una cappella 

dell'Epoca Medio-Bizantina con 14 tombe appartenenti a donne e 

bambini. La porta cittadina e la torre a pianta quadrata sono state 

restaurate. Tra i reperti archeologici vi sono parecchi oggetti 

importati, ceramiche locali e micenee, un timbro di piombo, resti di 

statue e monete risalenti al Periodo Romano ed Islamico. 

 

Dovete assolutamente visitare Panionion che affascinò perfino 

Erodoto. L'antica città di Panionion che si trova nella località 

Gùzelcamli di Kusadasi, era il centro delle 12 città ioniche collegate 

alla Confederazione Ionica. La sua vegetazione è molto particolare. 

L'area archeologica, che si trova nel Parco Nazionale Dilek, è situata 

nella parte nord, rivolta verso il mare, del Monte Samson, che 

anticamente veniva denominata Mykale. Erodoto così definisce la 

geografia di Panionion: "Gli Ioni riunitisi a Panionion hanno fondato 

la loro città nel clima più bello che ci possa essere al mondo. Quelle 

che si trovano più a sud o più a nord non si possono paragonare a 

Ionia. 

Addirittura neanche quelle che si trovano ad est o ad ovest poiché 

alcune sono fredde ed umide altre calde e aride". 

 

Nella città era stato costruito un tempio ionico dedicato a Poseidone 

e nello stesso periodo (VIII secolo a.C.) venivano organizzati dei 

festival, dei giochi e delle celebrazioni religiose. Oltre a questo 

interessante fatto storico è molto importante per essere stata il primo 

punto di raduno dell'Unione delle 12 città Ioniche per opporre 

resistenza contro l'Impero Persiano, che dopo aver distrutto nel VI 

secolo a.C. il Reame della Lidia occupò l'Anatolia. Panionion, anche 

nel periodo di Alessandro Magno, era nota per essere palcoscenico di 

importanti festival. 

 

È difficile raggiungere il Monastero Kur§unlu di Davutlar ma il 

panorama vale la pena ! 

Quest'edificio storico situato nella località turistica di Davutlar è un 

monastero ortodosso risalente all'Epoca Bizantina (XI secolo), 

costruito in alto e ben celato per motivi difensivi. Si presume che il 



 185 

monastero avesse una funzione formativa. Attualmente sono visibili 

il refettorio, la dispensa, la cucina, le celle dei monaci, la medicheria, 

la cappella, il cimitero, le mura del monastero con annesso 

magazzino e le celle di rifugio. Sono alquanto interessanti gli 

affreschi presenti nel soffitto della Chiesa, con motivi simbolici e 

geometrici in uso nel Periodo Iconoclasta, che iniziò nel 726 e si 

concluse nel 843. A seguire sono stati rappresentati episodi e 

personaggi legati ai testi sacri. Nel XII secolo, la regione venne 

conquistata dai Selgiuchidi che lasciarono la libertà di culto, per cui 

vennero realizzati nuovi affreschi i cui argomenti erano inerenti alla 

vita di Cristo o al Vangelo. 

 

Dovete assolutamente visitare la Casa Caliku§u, il Centro di Arte 

e Cultura. Le case, che riflettono il tradizionale carattere 

architettonico di Kusadasi, sono state salvaguardate ed inserite nei 

tour culturali. Tra queste la più interessante è la vecchia casa Turca 

dove viveva la Maestra Feride, personaggio di "Caliku§u", romanzo 

del famoso scrittore turco Resat Nuri Gùntekin. L'edificio, restaurato 

e trasformato in un Centro di Arte e Cultura, affascina con il suo tetto 

ligneo a quattro falde, le sporgenze nei piani superiori, le sue finestre 

con persiane di legno, i motivi di uccelli rari sui cornicioni ed il suo 

giardino. 

 

La tradizione marinara che perdura da secoli ed il suo porto si 

sono trasformati oggi nel moderno porto internazionale di 

Ku§adasi. 

 

Il porto, con le sue capacità, il suo sviluppo, le sue attrezzature 

tecniche e la qualità di servizio è uno degli importanti porti di yacht 

della Turchia. Questo porto con una capacità di 650 yacht, che offre 

servizio 24 ore al giorno, ospita annualmente 2500-3000 

imbarcazioni. Nei mesi primaverili ed estivi (tutti i giorni dal 1 

Aprile al 20 Ottobre) vi sono collegamenti regolari via mare dal 

Porto di Kusadasi all'isola greca di Samos. Nei mesi invernali questi 

collegamenti vengono effettuati come charter. Nel porto, oltre ai 

barconi che fanno tour giornalieri o tour di qualche ora per i picnic, 

vi sono anche gli yacht per le Crociere Blu. 

 

La Marina Setur Ku§adasi offre agli amanti del mare un sostegno 

tecnico di qualità ed un servizio impeccabile. Inoltre ha la 

caratteristica di essere la Marina più vicina al Tempio di Artemide, 



 186 

considerato una delle 7 meraviglie del mondo, alla casa della 

Vergine Maria ed alla Chiesa di S. Giovanni. Offre poi delle 

piacevoli alternative: nel periodo estivo, i tour d'immersioni 

subacquee gestiti dalla scuola sub nell'ambito della Marina stessa e, 

nel periodo invernale, i tour di pesca. 

 

Al Porto di Ku§adasi, fornito di due imbarcaderi e degno 

d'attenzione per lo sviluppo del turismo crocieristico, vi 

attraccano annualmente circa 600 navi turistiche di grosso 

tonnellaggio. 

Questo è un paradiso vacanziero che si trova sull'itinerario 

crocieristico dei più famosi operatori del mondo che con le navi 

portano turisti da vari Paesi stranieri. Le cifre sono alte, nel 2008 

circa 600.000 turisti vi hanno fatto ingresso. Il porto di Kusadasi è 

attraente a livello internazionale per essere un paradiso turistico, per 

il suo clima impeccabile e per le sue valide strutture. 

 

 

La Grotta Aslanli (Yaren) che si trova nel villaggio Kirazli è il 

punto di ritrovo degli speleologi amanti dell'avventura. Ci potete 

arrivare dalla località Derebogazi sulla strada di Kusadasi, 

affrontando 3 km a piedi. La lunghezza della grotta è di 110 m, la 

profondità di 36 m. 

 

La Grotta di Giove punto di ristoro del Dio, si trova in un punto 

misterioso del Parco Nazionale, punto degno degli dei ! Il parco è 

il riflesso del paradiso al giorno d'oggi. La grotta così chiamata da 

Giove, re degli dei della mitologia, è la tappa piacevole dei tour di 

trekking e dei patiti speleologi. Si entra nella grotta da un sentiero 

lungo 20 m di pietra scivolosa. La Grotta di Giove affascina i 

visitatori per il suo aspetto e per le sue caratteristiche. Questo luogo, 

caro agli dei, ha un suolo simile ad una vasca costituitasi con una 

fonte d'acqua sotterranea ed una piccola parte concava. 

 

La tradizione racconta che il Dio Giove, spesso e volentieri faceva 

indispettire il fratello Poseidone, e di conseguenza lui con il tridente 

in mano sollevava le onde e provocava tempeste marine. Giove, per 

sfuggire alla rabbia di Poseidone, si rifugiava nella grotta dove 

l'acqua sembrava una piscina profonda 10-15 m, ci si 

lavava e si rasserenava. L'acqua limpida d'un colore blu tendente al 

verde, miscelandosi con l'acqua dolce proveniente dalla montagna e 



 187 

l'acqua salata che s'infiltra dal mare si è trasformata in acqua 

minerale. Nella grotta, dove una volta Giove trovava pace, ora ci 

vengono i turisti entusiasti e si rinfrescano nuotando in questo 

laghetto. 

 

 

 

 
 

 

 

 
 



 188 

 
 

San Giovanni Apostolo e Evangelista12 
 

 
 

Secondo quanto ci riportano le fonti antiche, Giovanni, il prediletto 

di Gesù e fratello di Giacomo il Maggiore, fu l’unico degli apostoli 

che non morì subendo il martirio, ma per morte naturale, in età 

veneranda. Dopo la resurrezione di Gesù fu il primo, insieme a 

Pietro, a ricevere da Maria Maddalena l’annuncio del sepolcro vuoto, 

e fu il primo a giungervi, entrandovi poi dopo Pietro. Dopo l’ascesa 

al cielo di Gesù, gli Atti degli Apostoli ce lo mostrano accanto a 

Pietro in occasione della guarigione dello storpio al Tempio di 

Gerusalemme e poi nel discorso al Sinedrio, dopo il quale fu 

catturato e poi con Pietro incarcerato. Sempre insieme a Pietro si reca 

in Samaria. Nel 53 Giovanni si trova ancora a Gerusalemme: Paolo 

infatti lo nomina (Gal 2, 9) insieme a Pietro e a Giacomo come una 

delle «colonne» della Chiesa. Ma verso il 57 Paolo nomina a 

Gerusalemme solo Giacomo il Minore: dunque Giovanni non c’è più, 

trasferitosi a Efeso, come concordemente testimoniano le fonti 

antiche, fra le quali basterà citare, per tutte, Ireneo (Contro le eresie, 

III, 3, 4): «La Chiesa di Efeso, che Paolo fondò e in cui Giovanni 

rimase fino all’epoca di Traiano, è testimone veritiera della 

tradizione degli apostoli».  

 

La permanenza di Giovanni a Efeso, dove scrive il Vangelo (secondo 

quanto afferma ancora Ireneo), è interrotta, come le stesse fonti 

antiche ci dicono, dalla persecuzione subita sotto Domiziano 

(imperatore dall’81 al 96), probabilmente verso l’anno 95. Si innesta 

qui la tradizione, riportata anche da molti autori antichi, del suo 

 
12 Dalla rivista “30 Giorni”. 



 189 

viaggio a Roma e della sua condanna a morte in una giara di 

terracotta colma di olio bollente, dalla quale uscì illeso per miracolo. 

La fonte più antica che ce ne parla è Tertulliano, intorno all’anno 

200: «Se poi vai in Italia, trovi Roma, da dove possiamo attingere 

anche noi l’autorità degli apostoli. Quanto è felice quella Chiesa, alla 

quale gli apostoli profusero tutta intera la dottrina insieme con il loro 

sangue, dove Pietro è configurato al Signore nella passione, dove 

Paolo è incoronato della stessa morte di Giovanni il Battista, dove 

l’apostolo Giovanni, immerso senza patirne offesa in olio bollente, è 

condannato all’esilio in un’isola» (La prescrizione contro gli eretici, 

36). Un’altra testimonianza è quella di Girolamo, che alla fine del IV 

secolo scrive: «Giovanni terminò la sua propria vita con una morte 

naturale. Ma se si leggono le storie ecclesiastiche apprendiamo che 

anch’egli fu messo, a causa della sua testimonianza, in una caldaia 

d’olio bollente, da cui uscì, quale atleta, per ricevere la corona di 

Cristo, e subito dopo venne relegato nell’isola di Patmos. Vedremo 

allora che non gli mancò il coraggio del martirio e che egli bevve il 

calice della testimonianza, uguale a quello che bevvero i tre fanciulli 

nella fornace di fuoco, anche se il persecutore non fece effondere il 

suo sangue» (Commento al Vangelo secondo Matteo, 20, 22). Alle 

antiche fonti cristiane sul martirio di Giovanni a Roma si può ora 

aggiungere con buona attendibilità (grazie a uno studio di Ilaria 

Ramelli) anche l’allusione del pagano Giovenale (inizi del II secolo), 

che, nella IV Satira, critica Domiziano raccontando l’episodio della 

convocazione del Senato per decidere che fare di un enorme pesce, 

venuto da lontano e portato all’imperatore, che viene destinato a 

essere cotto in una profonda padella. A Roma, sul luogo che la 

tradizione assegna al martirio, presso Porta Latina, all’interno della 

cinta delle Mura Aureliane, sorge il Tempietto ottagonale di San 

Giovanni in Oleo, le cui strutture attuali risalgono al 1509 ma che 

dovette essere presente (non sappiamo se in questa forma, e se fosse 

originariamente dedicato al culto pagano di Diana) sicuramente da 

epoca anteriore alla costruzione della vicina chiesa di San Giovanni a 

Porta Latina, che risale all’epoca di papa Gelasio I (492-496).  

 

Eusebio ci dice che da Domiziano Giovanni «venne condannato al 

confino nell’isola di Patmos a causa della testimonianza resa al 

Verbo divino» (Storia ecclesiastica, III, 18, 1), e riprende questa 

notizia dalle parole dello stesso Giovanni nell’Apocalisse, dove 

l’apostolo dice di se stesso di essere deportato «a causa della parola 

di Dio e della testimonianza di Gesù» (Ap 1, 9). Lì, in quell’isola 



 190 

delle Sporadi a circa settanta chilometri da Efeso, Giovanni scrive 

l’Apocalisse. Dopo la morte di Domiziano nel 96, l’apostolo torna a 

Efeso, come testimonia ancora Eusebio: «In quei tempi Giovanni, il 

prediletto di Gesù, insieme apostolo ed evangelista, era ancora in vita 

in Asia, dove, ritornato dall’esilio nell’isola per la morte di 

Domiziano, dirigeva le Chiese di quella regione» (Storia 

ecclesiastica, III, 23, 1). A Efeso Giovanni muore forse nel 104, e lì 

viene sepolto. Intorno al 190 Policrate, vescovo di Efeso, in una 

lettera indirizzata a papa Vittore dice: «Anche Giovanni, colui che si 

abbandonò sul petto del Signore, che fu sacerdote e portò l’insegna, 

martire [qui forse nel senso di testimone] e maestro, giace a Efeso» 

(il brano è citato in Eusebio, Storia ecclesiastica, V, 24, 2). La sua 

tomba, tuttora visibile, si trova in una camera funeraria sotterranea 

sulla collina di Ayasuluk, a un chilometro e mezzo dall’antica Efeso.  

 

Agli inizi del IV secolo vi fu costruito sopra 

un martyrion quadrangolare di circa 20 x 19 metri, nominato 

nell’Itinerario di Egeria; attorno a esso fu costruita, circa un secolo 

dopo, una chiesa cruciforme, fatta demolire nel VI secolo 

dall’imperatore Giustiniano che fece erigere al suo posto per i 

numerosi pellegrini una grandiosa Basilica, intitolata all’apostolo, a 

tre navate, lunga 110 metri e larga circa la metà. La tomba di 

Giovanni venne a trovarsi collocata nella cripta sotto l’altare. Tutta la 

collina fu recintata da un muro per proteggere il santuario e le 

dipendenze. Distrutta la Basilica da terremoti e saccheggi, le sue 

imponenti rovine, oggetto di varie ricerche archeologiche e restauri, 

sono state recentemente in parte rialzate.  

 
Selçuk, antica Efeso (Turchia) - Basilica di San Giovanni, costruita nel VI sec. dall'imperatore 

Giustiniano 



 191 

 
 

Santa Maria, compagna di viaggio 

 
di Don Tonino Bello 

 
Santa Maria, madre tenera e forte, nostra compagna di viaggio sulle 

strade della vita, ogni volta che contempliamo le cose grandi che 

l’Onnipotente ha fatto in te, proviamo una così viva malinconia per 

le nostre lentezze, che sentiamo il bisogno di allungare il passo per 

camminarti vicino. 

Asseconda, pertanto, il nostro desiderio di prenderti per mano, e 

accelera le nostre cadenze di camminatori un po’ stanchi. 

Divenuti anche noi pellegrini nella fede, non solo cercheremo il volto 

del Signore, ma, contemplandoti quale icona della sollecitudine 

umana verso coloro che, si trovano nel bisogno, 

raggiungeremo in fretta la «città» recandole gli stessi frutti di gioia 

che tu portasti un giorno a Elisabetta lontana. 

 

Santa Maria, vergine del mattino, donaci la gioia di intuire, pur tra le 

tante foschie dell’aurora, 

le speranze del giorno nuovo. 

Ispiraci parole di coraggio. 

Non farci tremare la voce quando, a dispetto di tante cattiverie e di 

tanti peccati che invecchiano il mondo, osiamo annunciare che 

verranno tempi migliori.  Non permettere che sulle nostre labbra il 

lamento prevalga mai sullo stupore, che lo sconforto sovrasti 

l’operosità, che lo scetticismo schiacci l’entusiasmo, e che la 

pesantezza del passato ci impedisca di far credito sul futuro. 

Aiutaci a scommettere con più audacia sui giovani, e preservaci dalla 

tentazione di blandirli con la furbizia di sterili parole, consapevoli 

che solo dalle nostre scelte di autenticità e di coerenza essi saranno 

disposti ancora a lasciarsi sedurre. 

Moltiplica le nostre energie perché sappiamo investirle nell’unico 

affare ancora redditizio sul mercato della civiltà: la prevenzione delle 

nuove generazioni dai mali atroci che oggi rendono corto il respiro 

della terra.  Da’ alle nostre voci la cadenza degli alleluia pasquali. 

Intridi di sogni le sabbie del nostro realismo. 

 



 192 

Rendici cultori delle calde utopie, dalle cui feritoie sanguina la 

speranza del mondo. 

Aiutaci a comprendere che additare le gemme che spuntano sui rami 

Vale più che piangere sulle foglie che cadono.  E infondici la 

sicurezza di chi giù vede l’oriente incendiarsi ai primi raggi del sole. 

Santa Maria, vergine del meriggio, donaci l’ebbrezza della luce.                          

Stiamo fin troppo sperimentando lo spegnersi delle nostre lanterne, e 

il declinare delle ideologie di potenza, e rallungarsi delle ombre 

crepuscolari sugli angusti sentieri della terra, per non sentire la 

nostalgia del sole meridiano. Strappaci dalla desolazione dello 

smarrimento e ispiraci l’umiltà della ricerca. 

Abbevera la nostra arsura di grazia nel cavo della tua mano. 

Riportaci alla fede che un’altra madre, povera e buona come te, ci ha 

trasmesso quando eravamo bambini, e che forse un giorno abbiamo 

in parte svenduto per una miserabile porzione di lenticchie. 

Tu, mendicante dello Spirito, riempi le nostre anfore di olio destinato 

a bruciare dinanzi a Dio: 

ne abbiamo già fatto ardere troppo davanti agli idoli del deserto. 

Facci capaci di abbandoni sovrumani in Lui. Tempera le nostre 

superbie carnali. 

Fa’ che la luce della fede, anche quando assume accenti di denuncia 

profetica, non ci renda arroganti o presuntuosi, ma ci doni il gaudio 

della tolleranza e della comprensione. 

Soprattutto, però, liberaci dalla tragedia che il nostro credere in Dio 

rimanga estraneo alle scelte concrete di ogni momento, sia pubbliche 

che private, e corra il rischio di non diventare mai carne e sangue 

sull’altare della ferialità. 

 

 Santa Maria, vergine della sera, Madre dell’ora in cui si fa ritorno a 

casa, e si assapora la gioia di sentirsi accolti da qualcuno, e si vive la 

letizia indicibile di sedersi a cena con gli altri, facci il regalo della 

comunione. 

 

Te lo chiediamo per la nostra Chiesa, che non sembra estranea 

neanch’essa alle lusinghe della frammentazione, e della chiusura nei 

perimetri segnati dall’ombra del campanile.  Te lo chiediamo per la 

nostra città, che spesso lo spirito di parte riduce così tanto a terra 

contesa, che a volte sembra diventata terra di nessuno.  Te lo 

chiediamo per le nostre famiglie, perché il dialogo, l’amore 

crocifisso, e la fruizione serena degli affetti domestici le rendano 

luogo privilegiato di crescita cristiana e civile.  Te lo chiediamo per 



 193 

tutti noi, perché, lontani dalle scomuniche dell’egoismo e 

dell’isolamento, possiamo stare sempre dalla parte della vita, là dove 

essa nasce, cresce e muore. 

Te lo chiediamo per il mondo intero, perché la solidarietà tra i popoli 

non sia vissuta più come uno dei tanti impegni morali, ma venga 

riscoperta come l’unico imperativo etico su cui fondare l’umana 

convivenza. 

 

E i poveri possano assidersi, con pari dignità, alla mensa di tutti. 

E la pace diventi traguardo dei nostri impegni quotidiani. 

Santa Maria, vergine della notte, noi t’imploriamo di starci vicino 

quando incombe il dolore,                e irrompe la prova, e sibila il 

vento della disperazione, e sovrastano sulla nostra esistenza il cielo 

nero degli affanni, o il freddo delle delusioni, o l’ala severa della 

morte. 

Liberaci dai brividi delle tenebre. Nell’ora del nostro Calvario, tu, 

che hai sperimentato l’eclisse del sole, stendi il tuo manto su di noi, 

sicché, fasciati dal tuo respiro, ci sia più sopportabile la lunga attesa 

della libertà. 

 

Alleggerisci con carezze di madre la sofferenza dei malati. 

Riempi di presenze amiche e discrete il tempo amaro di chi è solo. 

Spegni i focolai di nostalgia nel cuore dei naviganti, e offri loro la 

spalla perché vi poggino il capo.  Preserva da ogni male i nostri cari 

che faticano in terre lontane e conforta, col baleno struggente degli 

occhi, chi ha perso la fiducia nella vita. 

Ripeti ancora oggi la canzone del Magnificat, e annuncia 

straripamenti di giustizia a tutti gli oppressi della terra. 

Non ci lasciare soli nella notte a salmodiare le nostre paure. 

Anzi, se nei momenti dell’oscurità ti metterai vicino a noi e ci 

sussurrerai che anche tu, 

vergine dell’Avvento, stai aspettando la luce, le sorgenti del pianto si 

disseccheranno sul nostro volto. 

E sveglieremo insieme l’aurora. 

Così sia. 

 

 

 

 

 



 194 

 
 

I N D I C E 
 

In pellegrinaggio verso i luoghi del cuore  2 

Informazioni e statistiche sulla Turchia  4 

Cartine geografiche      6 

I cristiani e la Turchia: passato e presente  7 

Turchia, un tesoro per la fede    22 

Cartina dei viaggi missionari di San Paolo  25 

Istanbul        26 

Religioni          30 

 

 
 

PRIMO GIORNO 

Venerdì  4 ottobre 2013 

ROMA –  ISTANBUL 

 

San Salvatore in Chora-Kariye Camii   40 
Il Gran Bazar       51 
 

 
 

SECONDO GIORNO 

Sabato  5  ottobre 2013 

ISTANBUL  

 

Chiesa di Santa Sofia      54 

Palazzo di Topkapı      68 
Moschea Blu       69 

Ippodromo di Costantinopoli    71 
Dinanzi all’obelisco di Teodosio    73 
Il Bosforo        77 



 195 

 

Dinanzi alla Chiesa di S. Irene    78 

Il quartiere di Kadiköy-Calcedonia   91 

 

 
 

TERZO  GIORNO 

Domenica  6  ottobre 2013 

ISTANBUL –  ADIYAMAN 

 

Adiyaman        101 

Il Monte Nemrut       103 

 

 
 

QUARTO  GIORNO  

Lunedì  7  ottobre  2013 

ADIYAMAN –  URFA –  HARRANA –  

ANTIOCHIA  

 

Il Volto Santo di Edessa     109 

Harran        112 

 

 
 

QUINTO  GIORNO 

Martedì  8  ottobre  2013 

ANTIOCHIA  –  CAPPADOCIA 

 

Antiochia        118 

Grotta di S. Pietro      120 

Il testamento missionario  di don A. Santoro 126 

 

 



 196 

 

 

SESTO   GIORNO  

MERCOLEDÌ  9   OTTOBRE  2013 

CAPPADOCIA 

 

In pellegrinaggio nella natura di pietra   132 
Valle di Ihlara       136 
Aynalı Kilise        138 
Camini di fata       140 
Valle di Zelve       141 
Le città sotterranee      145 

 

 
 

SETTIMO   GIORNO  

Giovedì  10  ottobre  2013 

CAPPADOCIA  –  ANTALYA  KEMER  

 

Licia        149 

 

 
 

OTTAVO   GIORNO 

Venerdì  11  ottobre  2013 

LICIA 

 

Kekova ed Uçagiz      154 

Kas         155 

Myra        156 

 

 

 
 



 197 

NONO   GIORNO 

Sabato  12  ottobre  2013 

KAS  O  KEKOVA  –  EFESO 

 

Efeso        159 

La chiesa di S.  Giovanni  

e la casa della Vergine     165 

La Basilica del Concilio     167 
Dall’omelia pronunciata da Cirillo di 

Alessandria durante il concilio di Efeso  171 

Omelia di Papa Benedetto XVI    173 

 

 
 

DECIMO   GIORNO  

DOMENICA  13   OTTOBRE  2009 

KUSADASI  –  IZMIR  –  ROMA  

 

Kusadasi        178 

San Giovanni Apostolo e Evangelista   188 

 

 
 

Santa Maria, compagna di viaggio    191 

 

 

Cartina geografica della Turchia    198 

 
 

 

 

 

 

 



 198 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[Digitare una citazione tratta dal documento o il sunto di un punto 

di interesse. È possibile collocare la casella di testo in qualsiasi 

punto del documento. Utilizzare la scheda Strumenti disegno per 

cambiare la formattazione della citazione.] 



 199 [Digitare una citazione tratta dal documento o il sunto di un punto 

di interesse. È possibile collocare la casella di testo in qualsiasi 

punto del documento. Utilizzare la scheda Strumenti disegno per 

cambiare la formattazione della citazione.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


